

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

# Usage guidelines

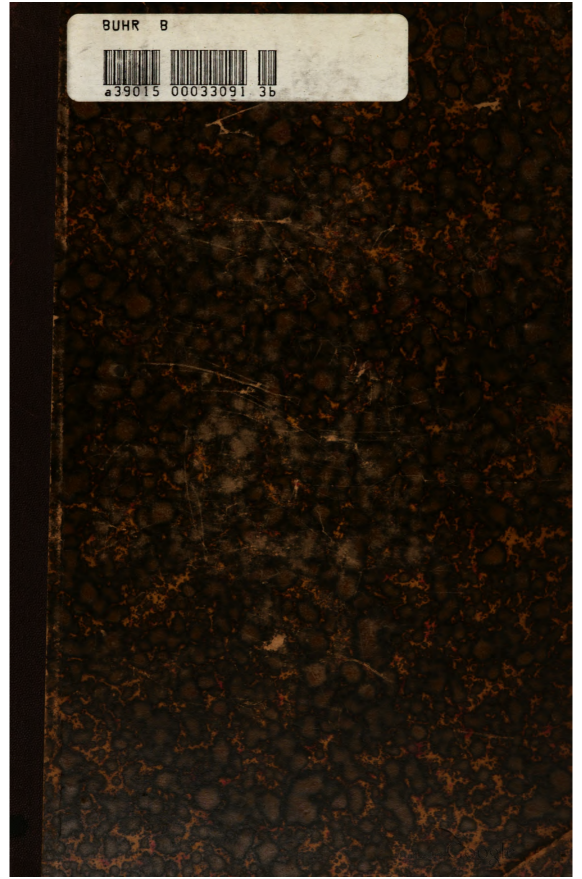
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

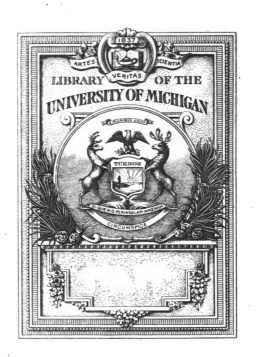
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

# **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







Frans Practone 37.

Valle S. 1895 GT

# DIE

# **ABESSINIER**

IN

# ARABIEN UND AFRIKA.

AUF GRUND NEUENTDECKTER INSCHRIFTEN 1855, 1908

VON

DR. EDUARD GLASER.



VERLAG VON HERMANN LUKASCHIK G. FRANZ'SCHE HOFBUCHHANDLUNG MÜNCHEN 1895.

arabie Hiersemann 4-11-28 16867

# VORREDE.

Das vorliegende Werkchen ist, abgesehen von einer kleinen Brochüre, nach der Rückkehr von meiner vierten Arabienreise das erste, mit dem ich wieder in die Oeffentlichkeit trete. Es drängte mich deshalb, ihm einige Bemerkungen mit auf den Weg zu geben, welche die Leiden und Freuden eines österreichischen Forschungsreisenden und gewisse Wiener Verhältnisse zu kennzeichnen bestimmt waren. Allein höhere Rücksichten veranlassten mich, den Drucksatz wieder auseinandernehmen zu lassen und mich auf die folgenden Bemerkungen zu beschränken.

Die unglaublichen Erfahrungen, die ich in meinem Vaterlande während meiner drei ersten Reisen machen musste, da man von Wien aus ein förmliches Todtschweige- und Aechtungssystem durchführte, hatten in mir längst die Ueberzeugung hervorgerufen, dass ich zwar nach Geburt und Gefühl Oesterreicher bin, aber als Reisender und Gelehrter weder auf österreichische materielle, noch auch nur auf moralische Förderung rechnen könnte. nach den Anschlägen meiner vaterländischen Gegner gegangen, dann wäre ich schon vor langen Jahren ein Opfer ihrer Ränke geworden. Allein ich hatte rechtzeitig den rettenden Gedanken, den Schwerpunkt meiner Thätigkeit nach Deutschland zu verlegen, und hier fand sich gar bald eine ganze Reihe von einsichtsvollen Gelehrten, die mich in dem Vertheidigungskampfe, den ich gegen meine Landsleute führte, in humanster und thatkräftigster Weise unterstützten, so dass nicht nur ich vor dem Untergange bewahrt, sondern auch die eifrige Fortsetzung meines Forschungswerkes in Arabien gesichert wurde. Ja, die deutschen Gelehrten gingen sogar so weit, mich durch allerlei Ehrenbezeugungen auszuzeichnen, die mir das Vaterland beharrlich verweigerte. Da, mit Einem

Male, geschah das Unerwartete: die im Jahre 1891 gegründete Prager "Gesellschaft zur Förderung deutscher Wissenschaft, Kunst und Literatur in Böhmen", eine auf sehr zweckmässiger Grundlage basirte Akademie, die ihre Gelder ausschliesslich zur Förderung grösserer wissenschaftlicher, künstlerischer oder literarischer Unternehmungen verwendet, erwies dem Geächteten nicht nur die Ehre, ihn in die Reihe ihrer correspondirenden Mitglieder aufzunehmen, sondern bewilligte ihm zu seiner vierten Reise auch den sehr bedeutenden Beitrag von 3000 Gulden ö. W. Ein Gönner derselben Gesellschaft, Herr Verlagsbuchhändler Friedrich Tempsky, dessen hohe Verdienste um das gesammte Deutschböhmen nicht erst hervorgehoben zu werden brauchen, stellte Herrn Professor Philipp Knoll, dem Führer der geistigen Bewegung in Deutschböhmen, für meine Zwecke in hochherzigster Weise weitere 5000 Gulden zur Verfügung, so dass ich mit den mir aus diesen und anderen Quellen - ich nenne nur Herrn Rudolf Mosse in Berlin - zugeflossenen und mit den eigenen Geldern zu Beginn des Jahres 1892 eine vierte Forschungstour antreten konnte, die also zum guten Theile - zum ersten Male - eine österreichische oder specieller eine deutschböhmische genannt werden konnte. Auch während der Reise selbst bewilligte mir die genannte Gesellschaft weitere 5000 Gulden und auch Seine Excellenz der damalige österreichische Unterrichtsminister Freiherr von Gautsch überwies mir eine ihm von einem ungenannten Gönner - wie ich vermuthe, von einem durchlauchtigsten Mitgliede eines regierenden Herrscherhauses in Deutschland, schwerlich, wie Andere glauben, von Freunden eines meiner Gegner, der dadurch spätere Intriguen um so besser verhüllen wollte - für mich übermittelte grössere Summe. den genannten Gönnern spreche ich hiermit meinen tiefgefühlten aufrichtigen Dank aus. Es gereicht mir zur Genugthuung, ihnen hiermit die Versicherung geben und schon durch das vorliegende Buch, dem noch manches andere folgen wird, den öffentlichen Beweis darbieten zu können, dass ihre hochherzigen Opfer reichliche Früchte für die Wissenschaft getragen haben.

Zu allergrösstem Danke aber bin ich Seiner Kaiserlichen und Königlichen Apostolischen Majestät verpflichtet, da Allerhöchstdieselben geruhten, die Ablieferung meiner von der vierten Reise herrührenden Sammlungen nach Wien allergnädigst zu ermöglichen und mich dadurch in den Stand zu setzen, mich der Ausarbeitung der Resultate zu widmen.

Die jetzt in Wien befindliche Sammlung von Inschriften und Münzen wird, meiner Initiative entsprechend, von meinem Hauptgegner Prof. D. H. Müller herausgegeben werden.

Einstweilen allerdings scheint die Publication D. H. Müllers an chronischem Aufschub erkrankt zu sein. Sie sollte nämlich schon im März 1895 fertig sein, wie mir Herr Regierungsrath Dr. Kenner, Director der Münzen- und Antikensammlung des Allerhöchsten Kaiserhauses im Dezember v. J. mittheilte. Dann wurde sie einem Supplementband des "Jahrbuches" überwiesen und sollte "ganz bestimmt" im Laufe des heurigen Jahres (1895) erscheinen. Im Sommer aber erfuhr ich, gleichfalls durch Herrn Director Kenner, dass die Publication überhaupt nicht an einen bestimmten Zeitpunkt gebunden sei. Hoffentlich ist daran nicht das vorliegende Werkchen schuld, das freilich einige Berührungspunkte mit der Wiener Publication aufweisen wird.

Ich werde mich aber freuen, wenn sich die Spuren meines Werkchens recht zahlreich in der Wiener Publication zeigen werden, insbesondere bei der Inschrift 1076, bei der Müller in seiner ersten Veröffentlichung (in den Epigraphischen Denkmälern aus Abessinien) zwar die beiden Recensionen des wichtigen Textes wiedergab, aber ohne sich dabei etwas zu denken, und ohne zu erkennen, dass sie historisch verschieden sind.

Dem vorliegenden Werke beabsichtige ich in kurzer Zeit, jedoch nicht vor dem Erscheinen der Wiener Museumspublication, ein zweites folgen zu lassen, welches sich speciell mit meinen nach Wien gelieferten Inschriften und Münzen befassen wird. Für diesmal musste ich mich im Hinblick auf den Gegenstand meines Werkes auf drei Inschriften der Wiener Sammlung beschränken, die allerdings historisch die wichtigsten sind und von denen eine auch sprachlich äusserst schwierig war.

Ich muss an dieser Stelle abermals Protest einlegen gegen die schon im Jahre 1886 von Wien ausgegangene Insinuation, durch welche die geistige Selbstständigkeit meiner Arbeiten ververdächtigt werden soll. Offen würde weder ein D. H. Müller, noch irgend einer seiner Geistesverwandten es wagen, eine solche Beschuldigung auszusprechen, weil sie den Beweis schuldig bleiben

müssten. Sie thun es deshalb zwischen den Zeilen oder durch wohlberechnete Citatenmanipulation, bei der der arglose Leser gar nichts Böses ahnen kann. Im Jahre 1889 habe ich nämlich eine sehr wichtige Theorie aufgestellt über das Alter des minäischen Reiches. Da man sie bisher nicht umzustossen vermochte, so versucht man, mir die Ehre der Autorschaft zu nehmen oder wenigstens die Ansicht hervorzurufen, dass ich nicht ihr alleiniger Urheber sei. Diese edle Action leitet D. H. Müller, wie man sich noch in einem der letzten Hefte der Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes (Jahrg. VIII, S. 166) überzeugen kann. Dort schreibt der Wiener Professorendiplomat wörtlich Folgendes:

"Ich habe bereits in meiner ersten Arbeit auf die Wichtigkeit hingewiesen, welche diese Inschrift (nämlich die ägyptische Sarkophaginschrift) für die Bestimmung des Alters des minäischen Reiches hat. Ich freue mich auch hierin mit Halévy übereinzustimmen, der also sagt: "Cette apparition des Minéens sur le marché égyptien à l'époque grecque détruit l'hypothèse émise récemment par quelques écrivains et qui fait remonter le royaume minéen d'Arabie avant la fondation du royaume sabéen, c'est-à-dire au second millénaire avant J. C.'"

Dazu macht er die Fussnote:

"Auch Mordtmann sagt jetzt (Z. D. M. G. XXXXVII, S. 400, Note): "Der Umstand, dass die minäischen Inschriften, mit einer Ausnahme, linksläufig (und nicht bustrophedon) sind, ist für das von Glaser und Hommel behauptete Alter dieser Inschriften nicht sehr günstig"."

Das Aneinanderreihen der "quelques écrivains" Halévy's neben die ganz gewiss ohne jeden Hintergedanken gemeinte gemeinschaftliche Nennung meines und Hommel's Namen durch Mordtmann sind D. H. Müller, trotzdem er aus Hommel's wiederholten öffentlichen Erklärungen sehr gut weiss, dass diese Zusammenstellung durchaus irrig ist, natürlich wichtiger als etwa zu untersuchen, ob der vermeintliche ägyptische Minäersarg wirklich von einem Minäer herrührt. Mir genügte es, auf S. 72 ff. des vorliegenden Buches nachzuweisen, dass die Herren ein ganzes Palais aufbauten und dabei übersahen, dass das Grundterrain statt aus Fels oder Erde einfach aus Luft besteht. Auf solche Mauern schiesse ich nicht mit Kanonen und demolire sie auch nicht partienweise, da sie ja von

selbst in den Abgrund sinken. Doch erinnert mich dieses Treiben an einen Vorfall in einer frommen Provinz Oesterreichs. Da wurde ein angesehener Gastwirth von einem Italiener durch Messerstiche in den Unterleib lebensgefährlich verletzt. Der in der Nähe befindliche rasch herbeigerufene jüdische Arzt that, was nur möglich war, den Verwundeten zu retten, indem er den an verschiedenen Stellen durchstochenen Darm nach allen Regeln der medicinischen Kunst zusammennähte, die Bauchhöhle reinigte etc. Als er mit der furchtbaren Arbeit fertig war, traf auch ein zweiter Arzt, ein Christ, ein und beschränkte sich darauf, die Correctheit des stattgehabten Verfahrens in allen Punkten zu bestätigen. Es schien, als wäre der Gastwirth gerettet und die ganze Gegend war voll des Lobes für den operirenden Arzt. Das wurmte einen Antisemiten des Er sandte deshalb an das Blättchen der benachbarten Stadt einen Bericht, in welchem er das Verdienst der gelungenen Operation dem zweiten, später hinzugekommenen, Arzte zuschrieb. Da, am neunten oder zehnten Tage, starb der Patient. veröffentlichte der biedere Antisemit "zur Steuer der Wahrheit" einen zweiten Bericht, in welchem er "nach genauerer Erkundigung" feststellte, dass der jüdische Arzt die Operation ausgeführt habe. Ich glaube sehr, mit meiner Minäertheorie und meinen sonstigen Aufstellungen geht es mir gerade so wie dem armen jüdischen Arzte, so lange die Operation gelungen schien, nur dass die Berichterstatter nicht Antisemiten, sondern zumeist jüdische Gelehrte sind. Doch scheint meine Theorie noch sehr lebensfähig dazustehen, auch trotz der vielen Jahre ihres Bestandes: ihr Zustand wird erst dann kritisch werden, wenn die diversen Biedermänner "zur Steuer der Wahrheit" die rückhaltslose Erklärung abgeben werden, dass ich der alleinige Autor meiner Werke bin.

Also nicht diesen Biedermännern, sondern den anderen Gelehrten gebe ich hiermit neuerdings die Versicherung, dass jede bisher von mir erschienene Publication, auch die vorliegende, mein ureigenstes Werk ist und dass es mein strictes Princip ist, ausser Büchern Niemand zu befragen und Niemandem auf meine Auseinandersetzungen Einfluss zu gewähren, meinen Freunden so wenig wie meinen Gegnern. Nicht einmal eine Druckcorrectur habe ich jemals einem andern Gelehrten überlassen, und zufällige mündliche oder schriftliche Mittheilungen anderer Gelehrten sind

niemals gewissenhafter und ausdrücklicher als in meinen Werken von mir selber als fremdes Gut bezeichnet worden. Da machen es gewisse Gelehrte ganz anders. D. H. Müller beispielshalber, der demnächst, wie es scheint, im Anschluss an Gunkel und Zimmern, eine "aufsehenerregende" Abhandlung über hebräische Strophik veröffentlichen wird, hausirt mit seiner "Entdeckung", der grössten des Jahrtausends, schon seit Weihnachten 1894 bei verschiedenen Gelehrten herum. Warum? Soll etwa jeder einzelne noch vor dem Drucke einige wertvolle Bemerkungen beitragen oder nur von vornherein für das "epochemachende" Werk captivirt werden, damit beim Erscheinen des Buches angesichts so vieler klangvoller Namen den Herren Rezensenten der Schreck in alle Glieder fahre? Aber was würde man sagen, wenn ich angesichts dieses vor dem Druck stattgefundenen Ideenaustausches die "mit Spannung" erwartete Theorie etwa "die Theorie von Gunkel-Zimmern-Müller-Nöldeke-Kaufmann-Bickell etc.", kurz, die Theorie von "Gunkel und Zimmern's Nachfolger und Compagnie" nennen wollte, deren Firmeninhaber D. H. Müller ist? Und doch wäre ich dazu angesichts der in meinen Händen befindlichen Beweise weit eher berechtigt als D. H. Müller zu der jeder Grundlage entbehrenden Zusammenstellung meines Namens mit dem irgend eines anderen Gelehrten.

München, am 5. Juli 1895, revidirt am 17. August 1895.

Dr. Eduard Glaser.

# KAPITELUBERSICHT.

# Einleitung (S. 1-4).

# Kapitel I (S. 4-28).

Beziehungen der Weihrauchländer zum Norden; die Nachrichten Herodots, Aethiopisches Reich im Südän, seine Ausdehnung; Land Kasch oder Kesch der Aegypter und Kusch der Bibel; Reich Meroe; Blemyer, christliche Reiche von Nubien und Aloa, Axumitisches Reich; Pwent oder Punt, Habeš; Identität von Punt, Habašat, Kasch und Aethiopien; Erklärung der Benennung Aethiopien; Erklärung des Namens Ham. Andere Beziehungen Südarabiens zu Afrika; Jeha und Ave; Alter der Inschriften von Jeha; Einwanderung von Südarabern in Afrika; inschriftlicher Nachweis gleichnamiger Orte in Afrika und Arabien u. zw. Aloa, Daro, Sänat, Harar; Sabäische Colonien in Afrika; diesbezügliche Angaben bei den classischen Autoren; Meroe und Saba; Untergang von Meroe; Volk Asachae in Abessinien; seine Herkunft und Zeit seiner Einwanderung. Spätere südarabische Orts- und Stammesnamen in Afrika; Erklärung des Namens Habašat. Nochmals der Name Aethiopien.

# Kapitel II (S. 28-38).

Habašat in den südarabischen Inschriften; Grundlagen der Chronologie Südarabiens; die einzelnen chronologischen Epochen Südarabiens.

# Kapitel III (S. 38-61).

Inschrift Glaser 1076; Varianten derselben; die beiden Versionen der Inschrift nebst Uebersetzung. Grammatische Erläuterung der Inschrift.

#### Kapitel IV (S. 61-66).

Historische Erklärung der Inschrift Glaser 1076; verbündete Könige in dieser Inschrift. Alter der Inschrift; Abstammung des Königs 'Alhan Nahfan; die Hamdaniden; Angaben der arabischen Tradition über 'Alhan Nahfan und Andere.

#### Kapitel V (S. 66-84).

Andere nächstältere Inschriften dieser Periode: Glaser 1228, Glaser 1359/1360. Text u. Uebersetzung der Bürgerkriegs-Inschrift Glaser 1359/1360. Folgerungen aus dieser Inschrift. Fehlen der Minäerkönige in ihr. Alter

der minäischen Inschriften. Widerlegung der auf Grund eines ägyptischen Sarkophags erhobenen Einwendungen D. H. Müller's, Halévy's etc., dann der auf Grund von Halévy 535 gemachten Einwürfe Hartmann's gegen meine Theorie vom hohen Alter des Minäerreiches (S. 72 ff.). Mittheilung von Stellen aus Glaser 1155 und 1083. Untergang des katabanischen Reiches (S. 77). Entstehung der Pariakaste in Jemen (S. 77 ff.). Emporkommen der Hamdaniden in Folge eines inschriftlich bezeugten Bürgerkrieges. Text der Inschrift Glaser 891 (S. 82). 'Alhân Nahfân und Fâri' Janhab Gegenkönige.

# Kapitel VI (S. 84-98).

Wohnsitze der inschriftlichen Habaschiten, nicht in Afrika, sondern in Arabien. Diedarot ein südarabischer Potentat. Angaben des Pausanias über die Südküste Arabiens, seine Abasener und Saken. Plinius über dasselbe Volk der Asachae. Localisirung der Ursitze dieser Völkerschaften im arabischen Weihrauchgebiete. Lage von El As'a, späterem Hauptort dieser Küsten (S. 87) - Ausdehnung des Mahragebietes. Die drei Dialekte des Mahragebietes. Abissa Polis des Ptolemäus. Angaben des Stephanus von Byzanz über dieselben Gegenden. Alter des Reiches Habašat in Arabien (S. 89). Eleazos des Periplus jetzt inschriftlich belegt für das Jahr 29 nach Chr. Damals ein selbständiges Habasat unmöglich, sondern schon mit Hadhramôt vereinigt. Zeitpunkt dieser Vereinigung. Goaisos, wahrscheinlich letzter König der Habaschiten in Arabien (S. 90). Lage seines Reiches in der Weihrauchregion. Diese Gegend hiess Habasat. So auch in den axumitischen Inschriften. Länder, die zu Habašat gerechnet wurden oder gleichfalls Habasat hiessen, so am obern Nil. Ausdehnung des habaschitischen Reiches in Arabien und Afrika. Späteres Schicksal dieses Reiches.

# Kapitel VII (98-110).

Gegner 'Alhâns: Die Himjaren. Rolle der Himjaren parallel derjenigen der Arsaciden oder Parther. Inschriftliches über die Himjaren. Inschrift Glaser 138, Text und Uebersetzung (S. 103); Glaser 119, Text und Uebersetzung (S. 105). Correctur einer von H. Derenbourg veröffentlichten Inschrift (S. 107). Krieg Ša'r's gegen Ilî'azz von Hadhramôt. Inschrift Glaser 825.

#### Kapitel VIII (110-116).

Verhältnis der Himjaren zu den Katabanen und Gebaniten. Angaben der alten Autoren über diese Völkerschaften. Zertrümmerung des katabanischen Reiches.

# Kapitel IX (117-128).

Andere Inschriften aus der Uebergangszeit von Saba auf "Saba und  $\bar{\rm D}\hat{\rm u}$  Raid $\hat{\rm a}$ ". Glaser 424, Text, Uebersetzung und Erklärung. Eingreifen der Parther. Völkerschaften in der Weihrauchregion. Schwankung der Aera der Inschriften.

### Kapitel X (128-136).

Spätere Inschriften. Neue Auslegung der Inschrift von Hisn el Ghurâb (S. 131). Die sabäische Damminschrift. Bruch des Dammes von Mârib nicht vor 543 nach Chr.

# Kapitel XI. (136-142).

Die Habaschiten in Afrika. Zeitbestimmung der Auswanderung aus Arabien. Ursachen der Auswanderung. Angaben des Periplus maris erythraei und anderer Autoren.

# Kapitel XII (142-150).

Die adulitanische Inschrift. Umfang der Eroberungen des Verfassers dieser Inschrift. Zeit der Inschrift.

# Kapitel XIII (150--155).

Die bilingue Inschrift des Axumiten-Königs Aizanas.

# Kapitel XIV (155-160).

Die Inschrift Bent II. Widerlegung der irrigen Ansichten D. H. Müller's. Verfasser der Inschrift derselbe wie der der bilinguen Inschrift. Zeit der Inschrift. Siehe dazu den Nachtrag S. 190—192.

# Kapitel XV (160-161).

Die beiden Geezinschriften Vorkommen der Orte Alwa und Daro in Afrika und in Arabien.

# Kapitel XVI (162-163).

Zeitbestimmung der Inschriften. Brief des Kaisers Constantius. Die neun Heiligen. Beginn der Regierungszeit des Ela 'Amîda. Genaue Abfassungszeit der bilinguen Inschrift.

# Kapitel XVII (163-167).

Zeitbestimmung: Frumentius, Bilkîs, Inschrift Bent II. Sendung des Theophilus. Kirchenbauten in drei Städten Arabiens.

#### Kapitel XVIII (167--174).

Beginn des Christenthums in Abessinien. Zeit der Inschriften Rüppell I und II. Zeit der Einführung der Vocalschrift in Abessinien. Angaben der südarabischen Tradition, die sich auf die Zeit des Frumentius beziehen und kurz vorher.

# Kapitel XIX (174-181).

Die Händel zwischen Persien und Rom bestimmen die Haltung Himjars und Axums. Nachrichten der Kirchenschriftsteller über Kriege zwischen Himjar und Axum. Krieg im 4. Jahrhundert, Krieg im 6. Jahrhundert.

# Nachträge (183-192).

Bemerkungen geographischen und geschichtlichen Charakters zu Bent's Bericht über seine Reise in Tafarien. Inschrift Bent II.

aus Axum Eine Inschrift hinzu und brachte auch aus Jeha einige bisher unbekannte Inschriftenfragmente mit, im Ganzen also eine bescheidene Ausbeute, deren Wert aber gleichwohl nicht unterschätzt werden darf, da wir nunmehr nicht auf Copien angewiesen sind, sondern sagen können, dass in Europa Abklatsche von den Inschriften vorhanden sind. Schade, dass Bent kein Archäolog ist! Denn bei dem Grade der Förderung, welchen ihm die Italiener zu Theil werden liessen, hätte er in Abessinien sehr bedeutende Resultate erzielen können. Das von Bent mitgebrachte Material ergab bei seiner ersten Bearbeitung durch D. H. Müller in Wien gegenüber dem, was wir schon durch Saint-Martin und insbesondere durch Dillmann wussten, historisch nichts Neues; denn Müller passirte das Malheur, dass er gerade die einzige neue Inschrift Bent's aus Axum verkehrt ergänzte und den höchst lehrreichen Text auf diese Weise dem Verständnisse, zunächst freilich nur dem eigenen, recht gründlich entrückte. Aber gleichwohl war durch diese Inschriften neuerdings die Aufmerksamkeit der Archäologen auf Abessinien gelenkt, und auch ich musste mich, gleich nach meiner Rückkehr aus Arabien, mit der Sache befassen. Ich publizirte im Juli 1894 in Saaz eine 26 Seiten umfassende Brochure (Bemerkungen zur Geschichte Altabessiniens und zu einer sabäischen Vertragsinschrift) und in den Nummern der Londoner Wochenschrift "The Academy" vom 8. und vom 22. September desselben Jahres zwei Nachträge, durch welche Schriften Müller's verkehrte Auffassung dieser Inschriften und die Haltlosigkeit seiner chronologischen Behauptungen dargethan war.

Trotzdem glaubte ich, dasjenige, was wir über Altabessinien wissen, nochmals und zwar eingehender als diess in einer kleinen Brochure möglich war, erörtern zu sollen, zumal ich den Nachweis zu erbringen vermag, dass zwischen Abessinien und Arabien viel wichtigere und folgenschwerere Beziehungen bestanden, als man bisher gemeinhin annahm. Insbesondere reizte es mich, einmal die bis jetzt gar nicht geahnte politische Rolle nachzuweisen, welche den Uferländern des Rothen Meeres und des Golfes von 'Aden: Abessinien und den südarabischen Staaten des Alterthums in dem Jahrhunderte währenden Ringkampfe der beiden damaligen Weltmächte, Rom und Persien, beschieden war. Dabei muss ich freilich weit ausholen und werde insbesondere bemüht sein müssen,

das Abessinierthum bis in seine arabischen Wurzeln blosszulegen, wie nicht minder klarzustellen, ob es Beziehungen schon in grauer Vorzeit gab zwischen Arabien und Afrika. Dass ich hierbei auch einen Theil der Geschichte der arabischen Reiche eingehender werde behandeln müssen, versteht sich von selbst, besassen doch die Vorfahren der Abessinier selbst ein Reich auf arabischem Boden. Dabei werde ich mich, wie schon 1889 in meiner "Skizze der Geschichte Arabiens" besonders auf eine in Rijam entdeckte, in vielen Exemplaren vorhandene Inschrift stützen müssen, von der ich schon im Jahre 1888 einige Originale nach Europa brachte, denen ich gelegentlich meiner vierten Reise (nebst einer ganzen Reihe von Abklatschen) abermals zwei anzuschliessen in der Lage war. Diese beiden letzteren Originale befinden sich in Wien und werden, da ich, um Frieden anzubahnen, aus eigener Initiative im k. k. Unterrichtsministerium zu Gunsten des dortigen Professors D. H. Müller auf die Bearbeitung der Wiener Sammlung verzichtete, von dem genannten Orientalisten herausgegeben werden. Ich hoffe, dass es dem Verständnis dieser wichtigen Inschrift nur förderlich sein wird, wenn auch ich ihr hier einen Erklärungsversuch widme, zumal die zahlreichen Copien derselben, die vorläufig noch in meiner Mappe liegen, zwei streng gesonderte, historisch sich ergänzende Versionen ergeben, die in Wien übersehen werden Ich bemerke aber ausdrücklich, dass damit der Wiener Herausgabe der Sammlung nicht vorgegriffen werden soll, wenngleich ich, da weder das Unterrichtsministerium, noch D. H. Müller, noch sonst Jemand, meinen generösen Verzicht auch nur eines Dankes, ja nicht einmal der Kenntnisnahme würdig fanden, jederzeit berechtigt zu sein glaube, mein Anerbieten als nicht vorhanden zu betrachten. Die Art und Weise, wie Wiener Gelehrte und das Wiener Unterrichtsministerium mit den Entdecker-Rechten und den Ansprüchen eines nicht ganz verdienstlosen vaterländischen Forschers umspringen, kann übrigens in der gebildeten Welt nur Staunen und Kopfschütteln hervorrufen. Wien, das leider schon längst aufgehört hat, ein Centrum der Wissenschaft zu sein und sich in den letzten Jahren von Prag überflügeln liess, wird auf diesem Wege wissenschaftlich immer tiefer und tiefer sinken. Der Wissenschaft und der Forschung im Allgemeinen schadet das aber glücklicherweise nur wenig; denn diese können, Gott sei Dank,

noch in Deutschland und in den anderen Staaten auf eifrige Förderung rechnen, wie auch das vorliegende Buch beweist, das mit Rücksicht auf die angedeuteten Verhältnisse wieder nicht, wie ich wollte, in Wien geschrieben werden konnte.

I.

Wie für Südarabien, so müssen wir leider auch mit Bezug auf Abessinien constatiren, dass verlässliche einheimische Geschichtsschreiber oder auch nur Chronisten fehlen. Für historische Zwecke zumeist unbrauchbare Legenden und ebensolche Königslisten sind das Einzige, was wir hie und da in den abessinischen Manuscripten finden. Eine vorwiegend theologische Literatur verschmähte in den vergangenen Jahrhunderten eben überall profane historische Aufzeichnungen, und selbst die kirchlichen Legenden lassen nur selten mit einiger Sicherheit den historischen Hintergrund erkennen, ja in den meisten Fällen fehlt er ganz. Nicht so schlimm steht es mit den alten Autoren fremder Länder, wie Griechen und Römer. Aber auch ihre Angaben über Axum sind so dürftig und unklar, dass sich aus denselben kein zusammenhängendes Bild machen lässt. Insbesondere können die spärlichen Angaben der älteren unter denselben vielleicht überhaupt nur (und zwar nur zum Theile) auf die Gegend des späteren axumitischen Reiches, nicht auf das Reich selbst, bezogen werden, so insbesondere die Anklänge in der Iliade und in der Odyssee und jene in den Schriften Herodots. Aber immerhin sind besonders die letzteren von grosser Bedeutung. Nicht viel besser steht es mit Arabien. Eigentlich ist es bei dem bedeutenden Consum an Weihrauch, Myrrhe und ähnlichen Aromaten, welcher im Alterthume bei den meisten nördlichen Völkern, so bei den alten Aegyptern, den vorderasiatischen Semiten und den Griechen stattfand, auffällig, dass uns gerade über die Uferländer des südlichen Theiles des Rothen Meeres und jener des Golfes von Aden, welche doch fast den gesammten Bedarf an Räucherwerk lieferten, in der alten Zeit so wenig berichtet wird. Dieser zweifellos vorhanden gewesene Handelsverkehr zwingt uns aber trotz allen Schweigens der Quellen gleichwohl, bei Aegyptern, Juden und Griechen einige Bekanntschaft mit diesen südlichen Regionen vorauszusetzen. Wenn wir auch derzeit noch nicht

nachweisen können, dass (mit Ausnahme der Punt-, Pwent- oder Puentfahrer 1) Aegyptens) schon im 2. Jahrtausend v. Chr. Angehörige nördlicherer Völker in die Weihrauchregion kamen, so wissen wir doch jetzt inschriftlich, dass südarabische Kaufleute schon in uralter Zeit bis nach Gaza und Aegypten Handel trieben, wobei wir von den viel herumgekommenen Phöniziern, deren Urheimat aber deshalb noch nicht südlich gesucht werden muss, die aber gleichwohl gewiss auch von dort Kunde brachten, ganz absehen wollen. Was die südarabischen Kaufleute thaten, das werden ihnen auch die Händler des afrikanischen Aromatenlandes nachgemacht haben, zumal wir aus den ägyptischen Berichten über die Puntfahrten wissen, dass gelegentlich auch Puntleute mit den ägyptischen Schiffen nach dem Delta reisten, und so ist es immerhin erklärlich, wenn durch diese Reisen der Bab-el Mandeb-Leute einzelne Nachrichten über jene südlichen Länder schon frühzeitig nach Aegypten und Palästina kamen, die dann von dort aus weiterdrangen, insbesondere zu den Griechen. Wenn uns also Herodot von äthiopischen Makrobiern erzählt, die er an den Gestaden des südlichen Meeres wohnen lässt, so meint er damit höchst wahrscheinlich Bewohner des Somalilandes und der angrenzenden abessinischen Landstriche. Einige dieser Leute wird er auf seinen Reisen wohl selbst gesehen haben. Auch darf nicht übersehen werden, dass es im eigentlichen Aethiopien, von dem man freilich nicht weiss, ob es jederzeit das spätere axumitische Gebiet schon inbegriff, bereits in alter Zeit, nach Ed. Meyer, Geschichte des Alterthums, S. 426, etwa seit dem Jahre 1000 v. Chr., mächtige Könige gab, die im 8. Jahrhundert v. Chr. sogar Aegypten ihrem Scepter unterwarfen. An Gelegenheit, Aufschluss über die obersten Nilgegenden, zu denen ja auch das später Axum genannte Land gehört, fehlte es also schon damals nicht, ja auch schon zu Homers Zeiten nicht. Auch was Herodot über die 240000 ägyptischen Krieger sagt, welche (in der 2. Hälfte des 7. Jahrhunderts, also gar nicht lange vor der Zeit Herodots, welcher bekanntlich um die Mitte des 5. Jahrhunderts schrieb), da sie Psametich nicht

<sup>1)</sup> Nordöstlicher Theil der Somålihalbinsel, wie ich "Ausland" 1890, S. 521 ff. nachgewiesen habe; vgl. jetzt auch W. Max Müller, Asien und Europa, S. 106 ff.

weiter dienen wollten, weit nach Süden auswanderten (flussaufwärts ebenso weit südlich von Meroe wie die Distanz Meroe-Syene), ist, abgesehen von der wahrscheinlich übertriebenen Anzahl, nicht nur an und für sich verständlich, sondern wird durch den Namen Αὐτόμολοι (ägyptisch Ασμάχ, von semhi links [vom König] stehend), den sie bei Herodot führen (Meyer, G. d. A. 561), noch klarer; denn dicht bei Musawwa' heisst noch heute ein Ort Hotumlu. Wenn ich nun auch nicht behaupten will, dass der Aethiopenkönig diese Flüchtlinge gerade in Hotumlu - dazu wäre der Ort zu klein - ansiedelte, so gibt uns die ganz unmöglich zufällige Namensgleichheit dennoch einen guten Fingerzeig, dass wir ihren Ansiedelungsrayon trotz aller anderen gegentheiligen Nachrichten und Ansichten nicht allzuweit von dem heutigen Musawwa' suchen dürfen, also im eigentlich axumitischen Gebiete, wohl bis an die Küste des Rothen Meeres, denn Name, Distanz und geographische Angabe sprechen hierfür; man muss nur aus Herodots Angaben alles Dasjenige ausscheiden, das ersichtlich nur Folge seiner Unkenntnis der genauen geographischen Verhältnisse der oberen Nilzuflüsse ist. Was spätere Autoren (Eratosthenes, Aristokreon etc.) über dieses Ereignis melden, fällt schon mit Rücksicht auf die zu grosse zeitliche Entfernung nicht in die Waagschale. gerade aus Herodots Nachrichten über die an den Gestaden des südlichen Meeres wohnenden Aethiopen und über die psametichischen Flüchtlinge lernen wir eine wichtige Thatsache: Das mächtige Nilreich von Napata, das einige Zeit hindurch über Aegypten gebot und das bei den Griechen Aethiopien hiess, erstreckte sich in der zweiten Hälfte des 7. Jahrhunderts aller Wahrscheinlichkeit nach bis an die Küste des Rothen Meeres. Ja auch noch die Bewohner des Somalilandes wurden zu Herodots Zeit, also im 5. Jahrhundert, als Aethiopen betrachtet, welcher Name (Aethiopien) übrigens schon in den Homerischen Gedichten äquivalent erscheint mit dem Kasch der Aegypter. wollen wir festhalten, weil wir dem Ausdruck Aethiopien noch oft begegnen werden. Wie weit sich dieses Reich, das bei den Aegyptern, als es noch ägyptische Provinz war, Kasch oder Kesch (später, nämlich in den axumitischen Inschriften Kasu) und in der Bibel Kusch heisst, nach Süden und Südosten erstreckte, ist

bei dem gegenwärtigen Stande unserer Kenntnis (oder richtiger Unkenntnis) des Inneren Afrikas nicht auszumachen. Existirt hat dieses Reich unter allerlei Wechselfällen bis zum Eindringen des Perserkönigs Kambyses, der gelegentlich seines 525 v. Chr. unternommenen Feldzuges nach Aegypten die Hauptstadt Napata eingenommen und theilweise zerstört, bezw. ihrer Bedeutung entkleidet haben dürfte (Ed. Meyer, Gesch. Aegyptens 358 und 389). da an taucht der Name Meroe auf, wohin die Residenz der Aethiopenkönige verlegt wurde. Ob Meroe politisch dasselbe war wie Napata, steht dahin; doch ist es sehr zu bezweifeln, da die Macht des Aethiopenthums eben schon gebrochen war. Da aber beim Untergange oder bei der Schwächung eines grossen Reiches sich gewöhnlich zunächst eine Reihe kleinerer Herrschaften bilden, also wahrscheinlich nicht blos Meroe allein, das immerhin die grösste Ausdehnung gehabt haben wird, so müssen wir gerade diese Zeit, etwa das sechste, das fünfte und die folgenden vorchristlichen Jahrhunderte, ganz besonders im Auge behalten, wenn wir eine Gruppirung der verschiedenen Einflüsse, wie sie uns später in dem abessinischen Berglande entgegentreten, versuchen wollen. Meroe behielt etwa bis in die Mitte des 1. Jahrhunderts noch einige Bedeutung und verschwindet dann allmälig aus dem Gesichtskreise der Autoren. Es treten die Blemmyer hervor und später die christlichen Reiche von Nubien und von Aloa, während anderseits schon im 1. Jahrhunderte Nachrichten über das axumitische Reich auftauchen.

Die wichtigsten Quellen für die Geschichte Axums sind die Inschriften und dann die Angaben im Periplus Maris Erythraei. Wir wollen sie in möglichst chronologischer Reihenfolge durchnehmen.

Haben die alten Griechen jene Gegenden, insbesondere das alte Reich von Napata, in weiterem Sinne aber auch das ganze Gebiet der oberen Nilzuflüsse und die Gestade etwa vom Cap Guardafui bis über Musawwa' hinaus als Aethiopien 1) bezeichnet, so treten uns in der einheimischen Terminologie für dieselben Länder drei Bezeichnungen entgegen: Pwent, Habeš (Habašat)

Ptolemäus geht sogar noch weiter, indem er Aethiopien bis Rhaptum Promontorium weit südlich vom Aequator reichen lässt.

und Kaš oder Keš. Kaš, in der Form Kasu, sowie Ḥabeš treten uns noch in den axumitischen Geezinschriften des 4. Jahrhunderts n. Chr. entgegen. Der Name Pwent des Weihrauchlandes ist den Griechen ebensowenig geläufig wie der des ägyptischen Kasch, obzwar Cosmas Indicopleustes, der im 6. Jahrhundert n. Chr. schrieb, letzteres Land in der Form Kasu, wie wir weiter unten sehen werden, noch kennt.

Es scheint aber, als wäre der Name Ḥabašat oder Ḥabeš schon in uralter Zeit in Verwendung gestanden. W. Max Müller behauptet nämlich in seinem Werke: Asien und Europa, S. 116, dass ein alter Name der Bewohner von Pwent, der in den ägyptischen Texten nur noch im poetischen Gebrauche erhalten scheine, "die Leute der Gegend von Hbst", "die Hbstî" laute. Stellen wie: "die Puntî, die nicht die Menschen (Aegypter) kannten, die Habsti des Gotteslandes" und bemerkt, dass es sich hier um einen vergessenen Landesnamen handle, nämlich um den alten Namen von Pwent, den er, allerdings deutlich genug, aber doch fragend, in einer Fussnote mit Habes gleichstellt. Es macht ganz den Eindruck, als hätte W. Max Müller hier Recht; nur dürfte Habašat das ganze Land (den grössten Theil der Somalihalbinsel) bezeichnen, während für die ägyptischen Schifffahrer des zweiten Jahrtausends v. Chr. nur ein bestimmter Theil dieses Landes, nämlich gerade die Gegend von Pwent, d. i. Ostsomaliland, in Betracht kam, den sie eben bisweilen aufsuchten. Die Producte, welche die Aegypter in Pwent verluden, deuten, wie ich im "Ausland" 1890, S. 591 ff. nachgewiesen, ausschliesslich auf Ostsomaliland. nun die Aegypter an einzelnen Stellen ihrer Inschriften angeben, Pwent liege zu beiden Seiten des Meeres, so kann sich das auf Nordsomaliland und Ostsomaliland ebenso gut beziehen, wie auf das Somaliland und die Südküste Arabiens; denn politisch können ja auch diese beiden letztgenannten Länder schon in jener alten Zeit zusammengehört haben, woraus noch nicht folgt, dass die ägyptischen Schiffe auch die Südküste Arabiens anliefen. Für eine solche politische Zusammengehörigkeit Südarabiens und der Somalihalbinsel aber spricht gar mancherlei, ja auch noch angrenzende Theile der afrikanischen Küste werden dazu gehört haben. Wir finden nicht nur bis auf den heutigen Tag längs einer grossen Strecke der südarabischen Küste und des dazu gehörigen Binnenlandes, sowie auf der Insel Sokotrâ eine eigenthümliche, wie Hommel einmal behauptet hat, mit keinem der vorislamischen Idiome so nahe wie mit dem Amharischen verwandte Sprache, was schon Basil, 1) dem Verfasser des zwischen 56 und 67 n. Chr. 1) geschriebenen Periplus Maris Erythraei auffiel, der gerade für diese Gegend angibt, dass hier ein, vom übrigen Arabisch jener Küsten abweichender Dialekt gesprochen wurde, sondern derselbe Basil berichtet auch, dass fast die ganze Küste Ostafrikas, etwa von Râs Ḥafûn südwärts bis zum heutigen portugiesischen Besitz, "von Alters her" den Bewohnern Muza's zur Verwaltung übertragen war, also Angehörigen des damaligen Königreiches von Saba und Dû Raidân. Der Ausdruck von Alters her berechtigt uns zur Annahme, dass ähnliche Verhältnisse schon in der vorchristlichen Zeit bestanden haben müssen, und da finden wir in den ägyptischen Angaben nichts Auffälliges mehr. Freilich werden wir uns dagegen sträuben müssen, dass auch Südarabien den Namen Pwent gehabt habe. Das wird wohl nur eine ägyptische Generalisirung sein; denn keine einzige der vielen bisher bekannten südarabischen Inschriften kennt diesen Namen. Wohl aber tritt der Name Habašat schon in verhältnismässig früher Zeit inschriftlich auf. Wir werden also nicht viel fehlgehen, wenn wir annehmen, dass der älteste Name der Somalihalbinsel und einzelner anderer Theile Afrikas, insbesondere des heutigen Abessiniens bis in die Nähe der altägyptischen Provinz Kaš eben Habašat lautete, und dass auch ein Theil von Südarabien (östlich vom heutigen Hadhramôt) so hiess. Aber schon in alter Zeit fasste man die Kaš, die Pwentleute und die Habašat als eine ethnische Einheit auf, weil sich sonst der griechische Generalname "Aethiopen" nicht erklären liesse. Da Habašat ebenso eine allgemeine Bezeichnung zu sein scheint, wie die Benennung "Athiopen" bei den Griechen für dieselben Völker, so dürfte sich auch der griechische Ausdruck anders erklären, als man bisher that. Wenn, wie wir vorgreifend bemerken wollen, Habašat streng genommen nichts Anderes bedeutet als "Einsammler" (von Aromaten, Gewürzen und Gummiarten), also Aromatencultivatoren, Harzesammler und wohl auch Aromatenhändler oder Harzehändler, als welche sie in der alten Welt be-

<sup>1)</sup> Siehe meinen Artikel im "Ausland" 1891, S. 45 ff.

manu 1

kannt waren und wozu damals wohl überhaupt alle jene Völker gerechnet wurden, die sich mit dem Anbau bezw. Einsammeln und Verschleiss der Aromaten und Harze befassten, gleichviel ob sie wirklich im Süden hausten oder nicht, dann muss auch die Generalbezeichnung "Aethiopen", unter der in sehr alter Zeit bisweilen sogar Völker der Mittelmeergestade mitverstanden wurden, etwas Aehnliches bedeuten. Da bietet sich nun in den Inschriften die Erklärung des Wortes. In den südarabischen Inschriften heisst nämlich Tîb oder Taib (טיב) "Räucherwerk". Der Plural würde lauten: Atjûb oder Atjôb. Ein Mann, der sich mit Räucherwerk befasst, würde Atjûbjân genannt werden, etwa wie "Räucherwerkmann", Plural "Räucherwerkleute". Dieses gut südarabische Wort scheint dann im Wege der Volksetymologie gräcisirt worden zu sein. Wir haben sogar eine Stadt in Südarabien, deren (schon in den ältesten Inschriften vorkommender) Name Tajab gleichfalls auf das Räucherwerk hinweist. Ich hörte den Namen wie Tajâb aussprechen. Vielleicht lautete so das inschriftliche つい, das wir gewöhnlich, dem Arabischen folgend, tîb lesen, vielleicht haben wir einen Plural Tijab "Räucherwerke" vor uns, vielleicht auch

eine Form Tajjâb طَيَّابِ "Räucherer (singular)". Die Einwohner dieser Stadt würde man noch heute Atjûb nennen. Denken wir uns nun, die Weihrauch- und Gummihändler aus den südlichen Ländern hätten schon in den ältesten Zeiten auf die Frage der Griechen, woher sie seien, geantwortet: "aus dem Lande der Atjûb (der Räucherwerke)", so ist es leicht begreiflich, dass sich aus einer solchen Angabe im Norden ein allgemeiner ethnographischer Begriff entwickelte, der die Weihrauchvölker, überhaupt alle jene Völker umfasste, welche sich mit Aromaten, Gewürzen, Gummi u. dgl. beschäftigten. Erst später mag dann die Bezeichnung "Aethiopen", nachdem ihr bereits eine griechische Bedeutung beigelegt war, auf dunkelfarbige Völker überhaupt übertragen worden sein, indem man sich das semitische Wort griechisch zurechtlegte, wo es einen umfassenderen Sinn bekommen konnte.

Kaš, Pwent etc. scheinen nur einzelne Abtheilungen dieser Volksgruppe zu sein, die gerade da oder dort das Land eroberten. Woher diese Eroberer kamen, ob aus Arabien, ob aus Mesopotamien, möge hier unerörtert bleiben. Ich habe darüber im biblischen Kapitel des II. Bd. meiner "Skizze" S. 326 ff., 387 ff. ausführlich gehandelt, indem ich eine transerythräische Völkerwanderung nachwies, die sich von den Ufern des Persergolfes bis nach den oberen Nilgegenden verfolgen lässt. Die Bibel kennt diese Völkergruppe unter den beiden Bezeichnungen Ham (DR) und Kûš (どうこ). In der Zeitschrift "Das Ausland" 1891, S. 48 ff., stellte ich fest, dass die 'Amu der ägyptischen Inschriften, welche (nach Brugsch) "auf den südlichen Handelswegen zu Wasser und zu Land den Waarenverkehr kostbarer Producte (Gold, Silber, Edelsteine, Weihrauch, Myrrhe u. s. w.) aus dem 'Lande des Gottes' (Tenuter, ägyptische Ostküste, arabische Westküste) und Pwn-t (Somaliküste) unterhielten und wie alte Einwanderer aus denselben Gebieten erscheinen", identisch sein müssen mit den Dn (Hamiten) der Bibel und rechnete dazu unter Anderen die Minäer und andere Araber, die Phönizier und die Bewohner von Sasu (Ostsomaliland). Gleichzeitig betonte ich auf Grund der Inschrift von Stabl 'Antar, in der als die Zertrümmerer der Culturwerke in Aegypten die 'Amu genannt werden, dass die Hyksos, auf welche sich diese Stelle der Inschrift der Hâšepsu bezieht, sonach nichts anderes waren als Hamiten. Die biblische Völkertafel kennt Ham Aus den Gebieten, die sie dazu rechnet, lässt sich und Kůš. genau erkennen, wann der betreffende Passus der Völkertafel geschrieben wurde. Wenn z. B. Mişrajim (Aegypten) zu Ham gerechnet wird, so heisst das: der Vers wurde während der Aethiopenherrschaft über Aegypten geschrieben.

Auch andere Beziehungen Südarabiens zu einzelnen Theilen Afrikas, besonders des nachher abessinischen (axumitischen) Afrikas sind nachweisbar und diese müssen wir genauer hervorheben, weil sie einen bestimmten Zeitraum beleuchten.

Salt, Isenberg und Bent haben uns mit einigen sabäischen Inschriftenfragmenten bekannt gemacht, die sie in Jeha copirten bezw. abklatschten. Bent schildert in seinem Buche "The Sacred City of the Ethiopians", S. 134 ff. einen Abstecher nach diesem interessanten Orte, fünf Stunden nordöstlich von Adowa, in der Richtung nach Zula (Adulis). Er versucht aus den Nachrichten über die im Jahre 533 n. Chr. stattgefundene Gesandtschaftsreise des Nonnosus zum Könige der Axumiten den Nachweis zu erbringen, dass Jeha identisch ist mit dem von Nonnosus unweit

vor Axum passirten Orte Ave und mit dem gleichnamigen Orte der adulitanischen Inschrift, über die wir uns noch zu äussern haben werden. Auch hält er Jeha (Ave) für älter als Axum, u. zw. aus dem sonderbaren Grunde, weil dieses in der Adulisinschrift, welche die wichtigsten Orte Abessiniens aufzähle, nicht erwähnt wird und bezeichnet es als die Hauptstadt der Gegend oder besser einer sabäischen Handelscolonie. An Stelle Ave's sei erst später Axum Hauptstadt geworden. D. H. Müller (Epigraphische Denkmäler aus Abessinien S. 59 ff.) liest das übrigens gerade im Hauptbuchstaben nicht vollkommen sichere Fragment No. 5

# ב]יתהו אום וו

und übersetzt:

"Sein Haus AUM und . . . . "

Da die Verbindung ביתהו אום in den sabäischen Inschriften unzählige Male vorkommt, so wird gegen diese sich übrigens von selbst aufdrängende Lesung nichts einzuwenden sein, wohl aber war die Bemerkung des Wiener Gelehrten, dem Bent seine vortreffliche Idee bezüglich der Identität des Fundortes mit dem Ave der Alten mitgetheilt hatte, nämlich die Bemerkung: "Ich las und ergänzte dieses Fragment, noch bevor mir Bent seine Vermuthung (???) über die Identität von Ava und Yeha mitgetheilt, in der oben angegebenen Weise und ich erkenne in AUM, indem ich das m am Schlusse als Casusendung (Mimation) ansehe, das alte, Ada," völlig überflüssig. Ave im Din der Inschriften zu erkennen, ist bisher keinem Sabäisten eingefallen, auch während der letzten 20 Jahre D. H. Müller nicht. Es jetzt erkannt zu haben, kann ich also nur als Verdienst Bent's gelten lassen. Zutreffend aber wird die Sache sein, zumal wir bald sehen werden, dass auch noch andere inschriftliche sabäische Ortsnamen - selbstverständlich gibt es auch im Jemen einen Tempel Awam u. zw. bei Mârib sich in Afrika nachweisen lassen.

Aus den Fragmenten 6 und 7 macht D. H. Müller unnützerweise zwei Zeilen, während doch schon die auf beiden gleiche Verzierung des Steines oberhalb der Buchstaben beweist, dass die beiden Steine neben einander gehören, was dann auch die Inschrift selbst darthut. Die schöne Reliefinschrift lautet nämlich:

אהני בן וערן ובשמת וערתם ערכיתן . . . . .

"..... Aķnaj Sohn des Wa'rân (oder: Aķnaj aus Wa'rân, beziehungsweise: aus El Wâ'ir), ferner Baššâmat und 'Âdat<sup>m</sup> (die beiden) vom Stamme 'Arkîjjat...."

Diese Inschrift ist hauptsächlich wegen ihres Aussehens interessant, da sich aus ihm annähernd das Alter derselben bestimmen lässt.

Wäre 72 wie es in den Inschriften sehr häufig vorkommt. statt mit "Sohn", mit "von", "aus" zu übersetzen, dann könnten wir וערן = Wa'rân oder El Wâ'ir als Ortsnamen auffassen und ihn in Jemen localisiren. Leider ist das beim fragmentarischen Charakter der Inschrift unthunlich. Ebensowenig ist ערכית zuverlässig im Jemen localisirbar. Wir haben zwar dort (siehe Hamdanîs Djezîrat el 'Arab S. 6811, 7122, 1039, 1258) eine Gegend bezüglich deren Namen die Autoren zwischen El 'Arkabat und El 'Arkijjat schwanken; allein die Localtradition hat uns nur die Form El 'Arkabat (so hat auch D. H. Müller in seiner Ausgabe der Djezirat) erhalten. Aber das Alter der Inschrift vermögen wir immerhin annähernd festzustellen. Da wir aus der sabäischen Makâribzeit keine einzige Reliefinschrift kennen — auch die fürstlichen Prunkinschriften an den grossen öffentlichen Bauwerken jener Periode sind stets eingravirt — so müssen wir annehmen, dass diese Jehainschrift jünger ist als die sabäischen Makâribdenkmäler. Andererseits aber gehört dieselbe geradeso wie alle übrigen Jehafragmente schon ihrem ganzen Schrifttypus nach durchaus nicht in die letzte Zeit der "Könige von Saba", sondern viel eher an den Anfang dieser Periode. Wir können also mit genügender Sicherheit sagen: die Inschriften von Jeha (Ava) und damit auch die Bauten von Jeha gehören etwa in die Zeit zwischen dem siebenten und dem fünften Jahrhundert v. Chr.

Daraus folgt aber keineswegs, dass die Einwanderung von Sabäern in das abessinische Gebiet nicht älter sei als dieses Datum. So grossartige Bauten, wie sie Bent in Jeha abgebildet hat und wie sie unser trefflicher Schweinfurth in Kohaito (auch auf der Route von Adulis nach Axum) photographirt hat, setzen vielmehr einen längeren Zeitraum der allmählichen Ansiedlung oder der kriegerischen Einzeleroberungen voraus. Politisch zu beachten sind solche Ansiedelungen allerdings erst, wenn sie die nöthigen

öffentlichen Bauten zu Cultus- und zu Vertheidigungszwecken aufzuweisen haben und das war für Jeha in der oben angegebenen Zeit der Fall.

Bis jetzt kennen wir von keinem anderen Orte als von Jeha oder Ava sabäische Inschriften. Aber es ist von vornherein zu vermuthen, dass Ava nicht die einzige Niederlassung von Sabäern in diesem Theile Afrikas gewesen sein dürfte. 1) In der That geben uns auch trotz unserer noch äusserst mangelhaften Kenntnis der geographischen Verhältnisse in der inschriftlichen Zeit — können wir ja selbst viele ersichtlich arabische Ortsnamen, die in den sabäischen Inschriften vorkommen, nicht mehr oder noch nicht localisiren — gerade die Inschriften einige diesbezügliche Anhaltspunkte, denen sich bei genauerem Studium des Materiales wohl bald noch andere zugesellen werden. Ich meine die Ortsnamen Alwa, T = Dâru, T = SânatT und T = Harar.

"Ebenso (machte er, nämlich Karibail Watar, Sohn des Damar'alî, Mukarrab von Saba, die Oertlichkeiten) Nesm und Riš-aj und Djerdân bis Fakhā Alwa, und 'Yrmâ-u das

Da R:

<sup>1)</sup> So behauptet Sapeto, dass er in Enzelal (im Gebiete der Habab, südlich von Bakla) grossartige alte Stadtruinen mit himjarischen Inschriften gesehen habe. v. Heuglin fand in Dikdik bei Bakla Ruinen. Dillmann (a. a. O. 235) sagt: "Auch von den Ruinen einer etwa in der Mitte zwischen dem Meer und Chor Barqa gelegenen grossen Stadt Negran (UIC: ONE: ንግሬን:), die schon durch ihren Namen an die südarabische Stadt Nagrân erinnert, wenn nicht die Gleichnamigkeit durch ein Kloster zum Andenken an die Märtyrer von Nagran vermittelt ist, hat man jetzt Kunde". Ebenso kennt man (nach Dillmann) himjarische Buchstaben aus Begerauieh, dann Ruinen von Grabstätten auf der Berginsel Desset nördlich von Musawwa', welche von den Eingeborenen (nach v. Heuglin) den Rûm (Griechen) zugeschrieben werden, ferner bei den Bêt Maleh und an vielen Orten im Barka- und Anseba-Flussgebiet, die aber Dillmann historisch nicht einreihen zu können erklärt, wobei er nicht für unmöglich hält, dass sie mit den in Saraë, Hamasen, Barka bis Algeden noch vorhandenen und den alten Kelau zugeschriebenen Gräbern gleichen Ursprungs waren.

kahditische, ferner Saiban und sein Gebiet und seine Städte Athakh, Majfa' und Rathahm, ferner das ganze Gebiet von 'Abadan und seine Städte, Thalgründe, Bergdistrikte, Weideplätze und die Krieger von 'Abadan, die Freien sowohl wie die Sklaven . . . . . zu einem Djaul [Verwaltungsbezirk?])"

Wie die Namen Djerdân, 'Yrmâ, Kahd, Majfa' und 'Abadân beweisen, handelt diese Stelle der Inschrift von der Gegend südwestlich und südlich von Šabwa, der alten Hauptstadt Hadhramôts. Da unweit südlich von Djerdân sich der Djebel Fakhd erhebt, zwischen Djerdân und dem südwestlich davon gelegenen Jašbum, aber näher an Djerdân, so zweifle ich nicht, dass unser den Bjebel Fakhd anzusetzen ist.

Die jüngere Inschrift Glaser 105 (aus Sibâm unterhalb von Kaukabân stammend, also der Gegend westlich oder westnordwestlich San'âs angehörig), bietet den merkwürdigen Namen an drei Stellen:

Zeile 2, 3 heisst es:

לארמהו פישן ובכלם [דשב]ם וערן אלו "seinen Leuten von Faišân und Bakîl<sup>m</sup> (soweit es zu) Šibâm (gehört) und von der Stadt Alwa".

Zeile 8, 9:

Ich wage nicht, diese Stelle zu übersetzen, da einzelne Worte, so besonders das Verb ירים, ohne weitläufige Untersuchung einstweilen nicht mit Sicherheit zu deuten sind. Für unsern Zweck genügt es, auf die Zusammenstellung der Namen hinzuweisen: "Die Stämme Faisan und das sibamische Bakîl, ferner Abdjurm und die Stadt Alwa."

Aus den beiden Stellen scheint hervorzugehen, dass dieses Alwa unweit von Šibâm und Ahdjur gelegen ist. Ahdjur ist Šibâm dicht benachbart.

Zeile 6 derselben Inschrift nennt das "Heiligthum Awam der Stadt Alwa" und die ganze Inschrift ist in den Schutz gestellt des "Ilmakth, Herrn (Patron) von Awam der Stadt Alwa".

4)

Die Inschrift Glaser 105 = Glaser 1186 rührt vom sabäischen König Jeda'il Bajjân, Sohn des Karibail Watar, her, ist also verhältnissmässig sehr alt, wenn auch jünger als die Şirwâḥinschrift Glaser 1000.

In Rehatsek 1. 4. 5. Zeile 2 und Zeile 9 (siehe D. H. Müller's Himjarische Studien in Z. D. M. G. XXX 682 ff.) wird ein Ilî'azzu von Alw als Besitzer eines Palmgartens Nakbân erwähnt neben einem Nachbar aus Dâr (Daru).

Auch in den jüngeren Inschriften kommt der Ortsname Alwa vor. So in Osiander 13 = Brit. Mus. 12:

עדי אום דערן דאלו

"in (bei) Awam der Stadt von Alwa"

und in Osiander 4 = Brit. Mus. 5:

אלמקה בעל אום דערן אלו

"Ilmaķîh, Herr (Schutzpatron) von Awam der Stadt Alwa".

In dieser letzteren Inschrift dankt der Stifter dem Ilmakîh von Hirrân, weil seine (des Stifters) Bitte erhört wurde von Ilmakîh, dem Herrn von Awam von der Stadt Alwa. Der Gott Ilmakîh hatte also Tempel an mehreren Orten, und es scheint wie bei den Filialen eines grossen Bankhauses gleichwertig gewesen zu sein, ob man sich an den einen oder den andern wandte.

In der ebenfalls jüngeren Inschrift Glaser 517 (aus Mârib) heisst es:

"N. N. und N. N. und N. N. aus dem Ḥaur Alwa" [ק חורן אלי] vielleicht: "aus Ḥaurân Alwa"?), ähnlich wie Fakhd Alwa in Glaser 1000.

Nicht minder kommt der Name Alwa in der grossen Märiber Dammstele Glaser 555 vor, welche in den Jahren 542 und 543 n. Chr. gemeiselt wurde. Es heisst dort unter Anderem:

ושתאו וורדו מקלי שבא ושאמו בן צרוח עלי נכטם עדי עברן וכוצחו בכטם דכיו שרותהמו כדר אלו ולמד וחמירם וחליפהמו

"Und sie brachen auf und stiegen hinab gegen die Feinde (?) Saba's und nahmen Aufstellung (?) von Sirwâh oberhalb Nabaț's bis 'Abarân, und als sie Nabaț erreichten, sandten sie ihre Abtheilungen nach Kedr, nämlich: Alwa, Lamad und Ḥimjar

und ihre Häuptlinge (?) . . ". Oder ist ברר אלו als Ein Name aufzufassen, etwa "das alwaitische Kedr"?

Auch aus dieser übrigens sehr schwer verständlichen Inschrift, die definitiv zu übersetzen ich vorläufig nicht wage, ist zu ersehen, dass Alwa einen jemenischen Ort oder Stamm bezeichnet.

Von anderen Inschriften, in denen dieses Ortes nur fragmentarisch Erwähnung geschieht, wollen wir absehen.

Aus den mitgetheilten Inschriftenstellen geht deutlich hervor, dass ist ein südarabischer Ort ist. Nun wird man mich verwundert fragen, wozu ich des Langen und Breiten einen scheinbar so belanglosen jemenischen Ort nachgewiesen habe, da ich doch augenblicklich die Geschichte Abessiniens und nicht Jemens aufzuhellen vorhabe. Allein darauf erwidere ich, dass derselbe höchst merkwürdige Ortsname gerade auch in einem Theile des uns beschäftigenden Aethiopiens nachweisbar ist. Wir haben nämlich auch am obern Nil ein Alwa (Aloa), das wir schon als Name eines christlichen Reiches (wohl ursprünglich blos Stadtname) kennen lernten und das in den geezischen (axumitischen) also älteren Inschriften, wo es als Stadt von Mauerwerk bezeichnet ist, genau so geschrieben wird wie im Sabäischen, nämlich hap = ide (siehe A. Dillmann: Ueber die Anfänge des Axumitischen Reiches, S. 222, Zeile 32).

Dillmann kennzeichnet es (S. 225) mit folgenden Worten: "Es ist die Stadt, von welcher das mittelalterliche monophysitische Reich Aloa mit der Hauptstadt Soba oder Suïa genaunt wurde, aber hier wirklich noch als Stadtname." Gleich neben Alwa wird in derselben axumitischen Kriegsinschrift gleichfalls als eroberte Stadt Daro (RC = 77) genannt. Erinnern wir uns, dass ich oben gelegentlich der Rehatsek'schen Inschrift hervorhob, dass auch in dieser neben dem Manne aus Alwa¹) ein solcher aus Dâr (correcter Dâru) erwähnt wird. Kann man es da noch als Zufall betrachten, wenn dieselben beiden Ortsnamen in gleich nachbarlicher Weise in Arabien und in Afrika vorkommen? Ich glaube: nein! Meines Erachtens erklärt sich das nur durch die Annahme einer sabäischen Colonie, welche die heimat-

<sup>1)</sup> Im Ikîî (VIII. Band) erwähnt Hamdânî bei der Beschreibung von Nâ'it eine Burg (قصر) Elâw (كار). Vielleicht ist hier zu lesen: قصرالو. Glaser, Abessinier.

lichen Namen auch nach dem Nillande übertragen hat. Wann die Stadt Aloa in Afrika gegründet wurde, entzieht sich vorläufig unserer Beurtheilung, jedenfalls aber geraume Zeit vor der betreffenden geezischen Inschrift Rüppells, die ich, wie weiter unten dargethan werden soll, ins vierte Jahrhundert n. Chr. versetze. Die Verkettung des Namens mit Awam in den sabäischen Inschriften legt sogar die Vermuthung nahe, dass das äthiopische Alwa nicht viel jünger sein kann als Jeha oder Awa.

Wir haben also in Afrika bereits eine förmliche Strassenlinie von Orten mit sabäischen Namen erkannt, die von der abessinischen Meeresküste bis unweit oberhalb Damer zu reichen scheint, vielleicht eine alte Karawanenstrasse, die nach Meroe und dem noch älteren Napata führte. Vielleicht war's die Hauptstrasse jener Weihrauchhändler, welche den "frommen Aethiopen" die edlen Aromaten des Somalilandes und Arabiens lieferten, während Syrien und Unterägypten durch Kaufleute bedient wurden, welche den Landweg durch ganz Arabien bis nach Ghazza einschlugen.

Aber auch noch andere südarabische Ortsnamen scheinen ihr volles Aequivalent im äthiopischen Theile Afrikas gehabt zu haben, so, um aus einer grösseren Reihe, die erst noch der genaueren Sichtung bedarf, nur zwei hervorzuheben, Harar (הרר) und Şânat (צנת). Ersteres kommt in der Inschrift Glaser 1316 (aus Barâķiš oder Jathûl, einer ursprünglich minäischen, dann sabäischen Stadt) als Stadt Harar vor und stimmt in der Schreibung genau mit dem Namen des heutigen Hauptortes der Somalihalbinsel überein, welcher Ort augenblicklich bekanntlich wieder zu Abessinien gehört. In Sânat, das in den katabânischen Inschriften als ein Tempelort bezeichnet, aber bei den heutigen Bewohnern Katabans nicht zu erkunden ist, vermuthe ich einen Hinweis auf den bekannten Tzânasee in Abessinien, dessen mir leider nicht schriftlich bekannter Name vielleicht auf צנת zurückgeht. Da die katabanischen Inschriften im Durchschnitt nicht jung sind, wenn sie auch nicht so alt sind wie die ältesten minäischen - die jüngsten reichen bis in's 2. Jahrhundert v. Chr. —, so würde auch diese Ansiedelung im Herzen Abessiniens weit in die vorchristliche Zeit zurückreichen.

Auch Josephus (37 bis circa 93 n. Chr.) kennt im Innern des Landes eine Königsstadt Saba der Aethiopen, die man mit Meroe und, wohl mit Unrecht, auch mit dem NID der Bibel identifizirt. Jedenfalls beweist diese Angabe des jüdischen Geschichtsschreibers, dass der Name Saba auch noch im ersten Jahrhundert n. Chr. irgend einer bedeutenden Oertlichkeit im meroitischen Lande anhaftete. Ob diese Oertlichkeit mit Soba oder Suïa (siehe Dillmann a. a. O. 225), der Hauptstadt des mittelalterlichen monophysitischen Reiches Aloa in Senâr identisch ist, wage ich nicht zu entscheiden. Immerhin ist es wahrscheinlich, dass der Name Soba nur eine im Laufe der Jahrhunderte erfolgte Entstellung aus Saba ist.

Nach dem, was wir bisher mit Bezug auf das Binnenland Aethiopiens aus den Inschriften beigebracht haben, ist es selbstverständlich, dass die Sabäer auch an der Küste Afrikas Niederlassungen hatten.

So erkennt Dillmann (a. a. O. 183) in Σαβαϊτικὸν στόμα, λιμήν Σαβά, Σαβαὶ πόλις εὐμεγέθης des Strabo und in Σαβάτ (oder Σάββατα) πόλις des Ptolemäus Reste des Namens der Sabäer. Dieses Sabat oder Sabbata Oppidum setzt Ptolemäus (Lib. IV, Cap. VII) unter 12° 30' nördl. Breite an, also fast einen Grad nördlich von Adulis. Doch möchte ich annehmen, dass in Sabat oder Sabbata vielmehr die Form שבות steckt, vielleicht im Alterthume in Analogie der heutigen an's Englische a in small anklingenden Vocale der Mahradialekte Šabåt gesprochen, heute Šabwat, welcher Name aber wahrscheinlich nichts anderes ist als der gerade in Hadhramôt häufig vorkommende Plural auf aut oder ôt an Stelle von ât, z. B. Hadhramôt statt Hadhramât, also Šabôt (Šabbôt) statt Šabât (Šabbât), Hauptstadt des alten hadhramitischen König-Hingegen scheinen in den durch Strabo überlieferten reiches. Namen bestechende Anklänge an Saba vorhanden zu sein. Auch die  $\Sigma \epsilon \mu \beta \varrho \tilde{\iota} \tau a \iota$  des Eratosthenes bei Strabo, ferner des Strabo und des Plinius, westlich landeinwärts vom  $\lambda \iota \mu \dot{\eta} \nu \Sigma a \beta \dot{a}$  gegen Meroe hin, bezw. noch näher an diesem, halte ich für einen Stamm mit gut südarabischem Namen, da sie wohl kaum anders als שמר, Šamar, geheissen haben dürften. Mit Herodots Αὐτόμολοι möchte ich sie nicht identifiziren.

Nach dem Reiche von Napata entstand der meroitische Staat. Seine Grenzen, die gewiss nicht immer dieselben gewesen sein werden, gibt Dillmann (a. a. O. S. 187) folgendermassen an: "Während das-

Digitized by Google

selbe auf der Westseite des Nil schon nach Eratosthenes von dem von Meroë unabhängigen, in mehrere Herrschaften zertheilten grossen Volk der Nubier begrenzt wurde, erstreckte es sich nördlich bis nahe der ägyptischen Grenze, südlich jedenfalls über die eigentliche Nil-Atbara-Halbinsel hinaus in die südlicheren Halbinseln hinein, ostwärts über Tenessis." Gleichviel wo wir Tenessis, das irgendwo zwischen Meroe und der Meeresküste, wahrscheinlich irgendwo im nördlichen Tigre lag, ansetzen, so bleibt uns immerhin noch ein grosser Spielraum sowohl östlich von Tenessis bis an's Meer wie auch südöstlich vom meroitischen Reiche für sabäische Colonien und Etapenstrassen. Ava dürfte den Meroiten gewiss nicht immer gehört haben, vielleicht auch Alwa nicht, obzwar dieses dann sicher sehr nahe der südwestlichen Grenze Meroes lag. Es ist wohl kein Zufall, dass alle bis jetzt von mir als südarabisch bezeichneten Orte oder Stämme südlich, beziehungsweise östlich vom eigentlichen meroitischen Gebiete localisirt sind.1) Das was heute als Kaiserthum Abessinien gilt, scheint fast zur Gänze dem politischen Einflusse Sabas unterworfen gewesen zu sein. wenigstens zeitweilig, und wie der Schrifttypus der Jehainschriften beweist, in der Gegend von Jeha mindestens durch anderthalb bis zwei Jahrhunderte, im Allgemeinen wohl bis zur Ptolemäerzeit. Es scheint, dass die Beziehungen der Sabäer zu ihren meroitischen Nachbarn gute waren. Das verlangte nicht nur das beiderseitige Handelsinteresse, sondern es geht das auch aus dem Schweigen der zahlreichen sabäischen Inschriften hervor, die von keinem Feldzuge in jenen Ländern berichten - wenigstens hat man bisher noch nichts Derartiges aus den Inschriften herausgelesen wie nicht minder gerade aus dem Vorkommen eines Ortes Alwa in unmittelbarster Nähe oder gar innerhalb des meroitischen Reiches.

Aber Meroe sowohl wie das sabäische Reich geriethen gerade in den letzten Jahrhunderten v. Chr. immer mehr und mehr in

<sup>1)</sup> Dagegen spricht auch nicht die Stelle bei Plinius VI, § 191, der die Simbarri zwischen dem Nil und den Bergen (von Tigre?) wohnen lässt, während Artemidor ihnen Tenessis zuweist und sie unter meroitischer Herrschaft stehen lässt. Artemidor, der um 100 v. Chr. lebte, gibt eben nur die Nachrichten seiner Zeit. Damals aber dürften die Sabäer genug in Arabien zu thun gehabt haben.

Verfall, so dass nicht nur die Ptolemäer sich an den Küsten zu schaffen machen, sondern auch allmälig sich neue Herrschaften herausbilden konnten.

Der Cilicier Bion aus Soli, der jedenfalls vor Plinius schrieb, da ihn dieser citirt, ist der erste, welcher uns für jene afrikanische Gegend einen Volksnamen überlieferte, in welchem man die Abessinier und zugleich ihre Herkunft erkennen dürfte. § 191 heisst es nämlich nach Bion: "Zwischen den Bergen und dem Nil sind die Simbarri, die Palugges, auf den Bergen selbst aber die Asachae in vielen Abtheilungen. Man sagt, dass von dort bis zum Meere eine Distanz von 5 Tagereisen sei. Sie leben von der Elephantenjagd." Plinius selbst (VIII § 35) bemerkt, dass die Asachaei Aethiopen heissen und dass bei ihnen die meisten Elephanten vorkommen. Diese Angaben passen sehr gut auf das axumitische Gebiet, so dass wir die Asachaei als echte Abessinier in Anspruch nehmen müssen. Damit ist aber auch trotz der vielen Abtheilungen oder Stämme nicht gesagt, dass es sich um die ganze Bevölkerung des axumitischen Landes handle. Die Asachae scheinen vielmehr nur einen Theil dieser Bevölkerung zu bilden und zwar gerade den nördlichen. Ihr Name aber ist äusserst interessant. Ich glaube nämlich in demselben das südarabische Hasik (vulgär Hâsek oder auch Hâsek) zu erkennen, den Namen einer bekannten Oertlichkeit an der südarabischen Küste ostwärts von Tafar, wo damals gewiss mahritisch gesprochen wurde, eine Sprache, welche, wie bereits oben bemerkt, noch heute viel Aehnlichkeit aufweist mit dem Amharischen, ja auch mit dem Altabessinischen. dort her wäre also ein Theil der Bewohner Abessiniens gekommen und zwar zum Theile gewiss schon geraume Zeit vor Plinius und vor Bion, da diese sonst nicht schon von "vielen Völkern (Stämmen)" sprechen könnten. Wir kommen auf diese Einwanderung arabischer Stämme noch zurück, sobald wir uns mit den Angaben des Periplus und der Adulisinschrift befassen werden. wir hier nur, dass keiner dieser Autoren etwas von einem axumitischen Staate weiss. Einstweilen möchte ich nur noch einige andere echt arabische Orts- oder Stammesnamen hervorheben, die wir in den abessinischen Inschriften oder mit Bezug auf Abessinien in den Autoren finden.

In der sogenannten adulitanischen Inschrift, von der weiter

unten die Rede sein wird, werden unter anderen als unterworfen genannt:  $T\iota a\mu a\dot{a}$ ,  $A\vartheta a\gamma ao\dot{\iota}$ ,  $Ka\lambda a\dot{a}$ ,  $\Sigma a\mu \iota \nu\dot{\epsilon}$ ,  $\Lambda a\sigma \iota \nu\epsilon$ ,  $\Gamma a\beta a\lambda\dot{a}$ ,  $\Lambda \tau a\lambda \mu\tilde{\omega}$ ,  $\Lambda \nu \iota \nu\dot{\epsilon}$ ,  $\Lambda \epsilon \iota \nu\dot{\epsilon}$ ,  $\Sigma \epsilon \sigma \dot{\epsilon} a$ .

Ohne einstweilen untersuchen zu wollen, ob von diesen Namen einige und dann welche von ihnen etwa überhaupt Arabien zuzuweisen sind, möchte ich hier nur auf ihr arabisches Aequivalent hinweisen.

So entspricht Τιαμαὰ تهامة (Küstenstrich Jemens), 'Αθαγαοὶ dem הֹחֹה (أَثْمَرُ der jemenischen Inschriften, Kalaà كلاع oder einer wohlbekannten Gegend Jemens, Σαμινέ, heute Semên, dem jemenischen سَنَهُ bezw. سُبَين, ersteres eine Gegend nordöstlich von San'â, deren Bewohner auch von Plinius erwähnt werden, letzteres ein Berg in Arhab, Aague dem Stamme der in der لعساني bezw. لعسان) in der jemenischen Tihâma, auch bei Plinius so, Γαβαλά der Stadt جبلة im Jemen, ᾿Αταλμῶ dem عظالم in Djezîrat, S. 83, Zeile 3, Ort zwischen der 'Amašîjja und dem Djauf, also jemenisch, wobei freilich auch noch an die Atlimitae des Plinius zu erinnern wäre, die dieser Autor an der für diese afrikanischen Beziehungen besonders wichtigen südarabischen Küste von Tafar oder Mahra kennt, 'Arrivè entspricht vielleicht dem inschriftlichen ענן, in welchem allerdings ebensogut 'Ynân, Name des Hauptortes der Dû Husein stecken könnte, der natürlich nur dann mit 'Arrirè zusammengestellt werden darf, wenn man den Plural A'nina (Form أَفَعْلَة) gelten lässt, Meturè der Ortschaft متنة südwestlich von San'â am Fusse des mächtigen Diebel Hadhûr Nebbî Šu'aib, endlich  $\Sigma arepsilon o lpha lpha$  dem in Arabien öfters vorkommenden oder .صعصعة

Von Awa war schon die Rede und ist bereits bemerkt worden, dass auch dieser Name, und zwar nur inschriftlich, in Jemen nachweisbar ist. Auch die  $B\varepsilon\gamma\dot{\alpha}$  der Adulisinschrift haben in Arabien und zwar in 'Asîr ihre Namensvettern in den Benî Bidjjâ. Wenn wir von den gleichfalls genannten Arrabiten und Kinaidokolpiten sowie von Leuke Kome und den Sabäern absehen, da diese

ohne jede Discussion als überhaupt Arabien betreffend schon durch den Wortlaut der Inschrift gekennzeichnet sind, so haben wir demnach von 23 Orts- und Stammesnamen nicht weniger als 11 echt arabisch klingende, was bei einer Inschrift, die sich hauptsächlich mit der Darstellung von Kriegszügen in und um das axumitische Gebiet befasst, gewiss höchst auffällig ist. Wir werden es wohl auch hier bei mehreren dieser Namen mit einfachen Uebertragungen aus Arabien zu thun haben, allerdings zum grossen Theile mit solchen aus späterer Zeit, da mit alleiniger Ausnahme von Ave und Koloe, welch Letzteres identisch sein könnte mit Kalaà = کلاع, kein einziger mit Bezug auf Abessinien im ersten Jahrhundert n. Chr. von den Autoren erwähnt wird. Die Uebertragung und damit dieser neue Schub arabischer Einwanderer hat also sicher später stattgefunden, nach Plinius und nach Ptolemäus, und selbstverständlich auch lange nach dem Verfasser des Periplus, aber gewiss geraume Zeit vor Abfassung der Inschrift.

Diesen Namen möchte ich noch die Aliaeu Insulae des Plinius und die ἀλλαλαίου νῆσοι des Periplus anschliessen, weil sie uns gewissermassen den Zeitpunkt kennzeichnen, wann die grosse Einwanderung aus Arabien, die in der Adulisinschrift als längst vollendete Thatsache erscheint, begonnen haben dürfte.

Im Periplus heisst es nämlich: "Es liegen aber vor dem Busen dieses Handelsplatzes (Adulis) und in der hohen See zur Rechten mehrere andere kleine sandige Inseln, die des Alalaios genannt, welche Schildkröten haben, die von den Ichthyophagen nach dem Handelsplatz gebracht werden." Plinius Nat. hist. VI 34 § 173 nennt sie Aliaeu. Es handelt sich hier ersichtlich um die Dahlakinseln. Der Name aber klingt wiederum an einen echt arabischen an, nämlich an die Aliläer der Autoren (so bei Agatharchides und Diodor). Ich localisirte sie (Skizze der Geschichte und Geographie Arabiens, II. Band, S. 34) längs der Küste von 'Ytwad in 'Asîr oder zwischen Ebhâ und Ḥalî ebendaselbst. Wie die arabische Form des Namens gelautet hat, wissen wir nicht, wahrscheinlich Ḥalḥal oder Ḥalḥil 🛵, Plural Ḥalâḥil, Ethnikon Ḥalḥalî, Ḥalḥilî, pl. Ḥalâḥila, vulgär Ḥalâḥla, welche Formen für fremde Ohren auch heute noch Alilî, bezw. Alâla klingen würden.

Wir haben also um die oder nach der Mitte des ersten Jahr-

hunderts n. Chr. (Abfassungszeit des Periplus und der Werke des Plinius) eine dem Hauptküstenplatz der Axumiten vorgelagerte Inselgruppe, die von einer aus Arabien eingewanderten Bevölkerung bewohnt war. Ein stärkerer Zuzug aus Arabien als längst abgeschlossen wird dann erst in einer späteren Zeit durch die adulitanische Inschrift bezeugt. Gerade so gehört hierher auch der Name einer grossen Ruine Nedjrân zwischen dem Meere und dem Khôr Barka (siehe Dillmann a. a. O. 235), die ganz sicher den gleichen Namen hat wie das bekannte Nedjrân der sabäischen Inschriften und der Gegenwart in Jemen.

Wir glauben also den Nachweis erbracht zu haben, dass wohl vom Beginne des ersten vorchristlichen Jahrtausends mehreremale Einwanderer aus verschiedenen Theilen Arabiens das abessinische Gebiet überflutheten. Dass auch die Ostküste Afrikas, von Râs Hafûn südwärts, die gleiche Erscheinung aufweist, wissen wir besonders aus dem Periplus.

Nun haben wir, bevor wir die Angaben des Periplus besprechen, uns mit dem äusserst merkwürdigen und bisher nicht befriedigend erklärten Namen Habašat zu befassen; denn dieser Name taucht lange Zeit vor dem Periplus und zwar in den Inschriften auf.

Wir haben schon oben gesehen, dass bereits die alten Griechen (Herodot) unter ihrem Aethiopien nicht blos den eigentlichen Südan Aegyptens, d. h. das Reich von Napata, beziehungsweise von Meroe verstanden, sondern dass sie in diesen Begriff auch das heute Abessinien genannte Gebiet und die Somalihalbinsel einbezogen. Ptolemäus rechnet sogar auch noch Azania dazu, d. i. die Ostküste Afrikas etwa bis zu den heutigen portugiesischen Besitzungen. Ebenso haben wir bereits bemerkt, dass ein älterer Name des Pwentlandes Hbst, d. i. aller Wahrscheinlichkeit nach Habasat lautete. Nach W. Max Müller soll das Wort von bbs "aufkratzen" in der Bedeutung "die Erde aufreissen, pflügen" herrühren. Brugsch halte es für "schaben". Da aber an der betreffenden Stelle das "Aufkratzen" in Bezug auf die Gewürze (Weihrauch etc.) gebraucht wird, so kann diese Bedeutung schwerlich zutreffen; denn man "pflügt" den Weihrauch nicht und "schabt" ihn nicht und kratzt auch das Erdreich nicht auf. Wohl aber "sammelt" man den Weihrauch und das Gummi von den Bäumen, deren Rinde

nach bestimmten Gepflogenheiten und in bestimmter Jahreszeit mit Einschnitten versehen wird. Diese Gesammtthätigkeit der Behandlung der Bäume und des Sammelns der Harze wird also wohl durch hbs bezeichnet worden sein, so dass wir Hbstî mit "Gewürz-, Gummi- oder Weihrauchsammler", Hbs dagegen mit "Gewürz-, Gummi- oder Aromatenland" übersetzen könnten. Arabisch (jemenisch) heisst habbaša, juhabbišu (khabbaša, jukhabbišu) allerdings "graben", "nachgraben". Wir werden aber hbs nicht mit khabbaša, sondern schon mit Rücksicht auf den inschriftlich belegten Volksnamen mit habaša zusammenzustellen haben. In der That heisst arabisch ḥabaša حبش direct "sammeln" ganz wie جبع. Ist das richtig, dann werden wir nothwendig annehmen müssen, dass alle jene Völker, welche sich mit dem Einsammeln von Aromaten und Gummi beschäftigten, kurzweg Habašat genannt wurden. Dazu aber gehörten nebst den Mahriten und Hadhramiten in Südarabien noch die Bewohner eines sehr grossen Theiles Ostafrikas und des Innern Afrikas, also etwa die Bewohner des ganzen Somalilandes bis hin zu den Nilseen und wohl auch bis in den ägyptischen Sûdân hinein, so dass Habašat geographisch sich recht gut mit der griechischen Bezeichnung "Aethiopen" deckt, obgleich diese, besonders bei Ptolemäus, noch weiter ausgreift. Dass es auch in Innerafrika Aromatenländer gab, erhellt nicht nur aus dem heutigen Vorkommen von Gummiaccacien, Myrrhe, Bašâm und ähnlichen Bäumen in Abessinien und im ganzen Sûdân, sondern auch aus Im 7. Kapitel des IV. Buches nennt er bei der Aufzählung der einzelnen Völker und Landschaften ausdrücklich auch eine Myrrhenregion, die sich nicht allzuweit, etwa westlich, vom Tzânasee ausgedehnt zu haben scheint; denn er sagt: meridiem versus a monte Catadrae et Myrrhifera terra pergens ad Coloen paludem, post quam sunt Mastitae usque ad Nili lacus (Edition Wilberg 1838, S. 304). In den Mastitae sind, wenigstens dem Namen, wenn auch nicht ihrem heutigen Wohnsitz nach, unschwer die Massai des Innern Ostafrikas zu erkennen, zumal Ptolemäus einen Maste mons unter 5 Grad südlicher Breite und eine Stadt Maste unter 4º 15' südlicher Breite erwähnt. Da er eine Stadt Coloe unter 4º 15' nördlicher Breite kennt, während sein Coloe palus, welchen er in den Astapus fluvius (Blauer Nil?) abfliessen lässt, ganz unmöglicherweise um noch weitere 4 Grad östlich von Coloe

ĺ

liegen kann, welche Breiten- und Längenangaben allerdings nicht genau zu nehmen sind, so ist seine Localisirung von Coloe, wenn wir annehmen wollen, dass dasselbe identisch ist mit dem Koloe des Periplus, der zwischen Koloe und Adulis eine Distanz von blos 3 Tagen angibt, ganz gewiss unrichtig, aber dennoch deutlich genug. Sein Coloe palus, aus dem der Astapus herausfliesst, kann nämlich, auch trotz aller verwirrten und verkehrten Ortsbestimmungen, schwerlich etwas Anderes sein als der Tzanasee mitten Oestlich oder besser nordöstlich von ihm, aber 3 Tage von Adulis entfernt (also nicht in Kohaito, wie Bent thut, der ganz übersieht, dass Kohaito viel zu nahe an Adulis liegt), müssen wir sonach die Stadt Coloe vermuthen. Zu Ptolemäus' Zeiten scheint darnach die ganze Gegend von der Stadt Coloe bis über den Tzânasee hinaus Coloe genannt worden zu sein. Gegen den Tzanasee spricht nur der Umstand, dass Ptolemäus nicht von einem See, sondern von einem Sumpfe spricht. Eine sumpfige Gegend irgendwo westlich von Koloe gäbe es nur etwas westlich der Linie Keren-Adowa, näher an ersterem, unter 15° 10' nördl. Breite. Aber hier stimmt die Entfernung von Coloe nicht (kaum <sup>3</sup>/<sub>4</sub> Grade anstatt 4 Grad!) und auch der Astapus entspringt nicht hier, es sei denn, dass man darunter den Mareb versteht, dessen Quellen übrigens auch zu weit südlich von unserer Sumpflandschaft liegen. Ebenso wie bei Coloe ist auch die geographische Breite von Maste unmöglich richtig und vielleicht um mehrere Grade zu südlich angegeben, wie aus Ptolemäus' Angaben über die Nilseen hervorgeht. Einen Nilsee, den westlichen, versetzt er unter 6° südl. Breite, den östlichen unter 7°. Da er schwerlich andere Seen meint als den vom Aequator durchschnittenen Victoria Njansa und den etwa unter 2º Nord gelegenen Albertsee, so sieht man, dass es ihm in jener entfernten Gegend auf einige Grad mehr oder weniger nicht ankommt. Wir können somit sagen, dass auch sein Maste um etliche Grade weiter nach Norden zu rücken ist, so dass wir damit thatsächlich annähernd in die Gegend der heutigen Massai kommen, welches Volk zu Ptolemäus' Zeiten wahrscheinlich einen grösseren Flächenraum innehatte als heute und wohl bis etliche Grade nördlich reichte. Zwischen dem Gebiete dieser Mastitae und dem Tzânasee müssen die Myrrhensammler gewohnt haben. Dass auch des Ptolemäus Cinnamomifera terra nicht allzuweit von dieser Gegend gesucht werden darf, versteht sich von selbst; genau zu localisiren aber sind diese vaguen Angaben des Alexandriner Geographen nicht, insbesondere wenn wir bedenken, dass selbst heutzutage die Gegend vom Victoria-Njansa-See bis Abessinien und die östlich dieser Linie gelegenen Districte noch in vieler Beziehung eine terra incognita sind. aber war in Aethiopien inbegriffen, während die Einheimischen dafür die allgemeine Bezeichnung Habašat gebraucht zu haben scheinen, worunter sie auch noch die ausserafrikanischen Aromatenund Gummiländer in Arabien mitverstanden. Ich komme daher nochmals auf meine vielleicht kühne Hypothese zurück: Der Name Aethiopia wird zwar zumeist von dem griechischen Worte Αἰθίοψ (von  $ai\vartheta\omega$  und  $\check{\omega}\psi$ , sonnverbrannt) hergeleitet; aber einer der Ausdrücke für Aromaten lautet im Sabäischen שיב und noch heutzutage arabisch طيب (Tîb). Der alte südarabische Plural dieses Wortes würde אטיכ Atjûb oder Atjôb lauten. Könnte nicht daraus Aethiopia gebildet worden sein, indem man dem damals vielleicht nicht blos in Arabien und nicht blos für Weihrauch allein, sondern wohl für die verschiedenartigsten Harze gebräuchlichen Worte eine griechische Form verlieh? Darnach wäre Aethiopia nichts anderes als "Harz- und Aromatenland" und die Aethiopen die Gummihändler und Aromatenleute.

Der Ausdruck Aethiopien ist in Abessinien wie es scheint stets als gleichbedeutend mit Habašat aufgefasst worden; denn noch heute führen die Kaiser von Abessinien in ihrer Landessprache den Titel "König der Könige von Aethiopia", während sie sich arabisch ملك ملك الحبشة nennen (siehe das Siegel des Kaisers Johannes¹) in Martin Flad's Buch: Zwölf Jahre in Abessinien, II, am Schluss). Dieser Gebrauch des Wortes Aethiopia bei den christlichen Königen Abessiniens ist aber nicht, wie Dillmann glaubt, auf die Eitelkeit, sich so der Ehre der Erwähnung in der (griechischen Uebersetzung der) Bibel theilhaftig zu wissen, zurückzuführen, sondern lediglich auf den gleichen Inhalt der Begriffe Aethiopia und Habašat, denn



<sup>1)</sup> welches lautet: Negûša Nagašt Johannes Negûša Sejôn (Tzejôn = Zion) za Etjôpija, "König der Könige, Johannes, König von Zion, von Aethiopien", dann ميوحنا ملك ملوك الحبشه, "Jôḥannâ, König der Könige von El-Habašat".

wir finden den Namen Habašat schon zu einer Zeit in den axumitischen Inschriften, als die Abessinier das Christenthum noch nicht angenommen hatten und ebenso in den südarabischen Inschriften noch viel früher. Es ist vielmehr anzunehmen, dass die mittelalterlichen Herrscher Abessiniens sich deshalb Könige von Aethiopien (anstatt Ḥabašat) nannten, weil damals der Begriff Aethiopien umfassender war als der seit dem Islâm immer mehr eingeschränkte Begriff Habašat. Die Könige von Aethiopien erhoben eben stets den Anspruch, nicht blos Herrscher des eigentlichen Abessiniens zu sein, sondern aller jener weiten Ländergebiete, die in früheren Jahrhunderten unter Habasat oder Aethiopien verstanden wurden, gleichviel ob sie diese Ansprüche durchzusetzen vermochten oder nicht. Da passte ihnen aber, wenigstens ihrem eigenen Volke gegenüber, das so zusammengeschrumpfte Wort Habašat nicht mehr. Sie bedienten sich desselben nur noch in arabischer Sprache, den Arabern gegenüber, weil bei diesen die Fiction eines Grossreiches auf die Dauer ohnehin nicht aufrecht zu erhalten war. Das abessinische Volk jedoch scheint sich niemals recht mit der griechischen oder gräcisirten Bezeichnung "Aethiopien" befreundet zu haben.

#### II.

Der Name Ḥabašat kommt auch in den südarabischen Inschriften vor, so in der Serie Glaser 828/829, 830, 870, 872, 1076, 1082, 1222, 1223, 1224, 1225, 1329, 1330, 1331, 1377, 1452, ferner Sab. Denkmäler von Mordtmann und Müller Nr. 9, in Glaser 424, in der Inschrift von Ḥiṣn el Ghurâb und in Glaser 618, wobei wir von den axumitischen Inschriften, von denen später die Rede sein wird, vorläufig absehen.

Keine dieser Inschriften reicht in hohes Alterthum hinauf; die ältesten von ihnen gehören dem Ausgang der Periode der "Könige von Saba" an, die jüngste stammt aus dem sechsten nachchristlichen Jahrhundert. Sie erstrecken sich also über die beiden letzten Epochen des jemenischen Alterthumes (über die jüngste, in welcher die Könige den Titel führen: "von Saba, du Raidan, Hadhramôt, Jemanat etc.", und über die vorletzte durch den Königstitel "Saba und du Raidan" gekennzeichnete) und reichen noch in die Periode

der "Könige von Saba" hinein. Wenn wir nun wüssten, wann der erste König von Saba und du Raidan lebte, dann wäre das Alter unserer Inschriften annähernd genau bestimmbar. Leider aber haben wir diessbezüglich bis heute noch immer keine verlässlichen Anhaltspunkte. Das Wenige, das wir wissen, muss ich bei der Wichtigkeit der Sache kurz anführen, weil nur nach diesen Dingen die Frage beurtheilt, bezw. gelöst werden kann, ob die inschriftlichen Habašat als schon in Abessinien ansässig betrachtet werden dürfen oder nicht.

Wir haben folgende Daten zur Chronologie der älteren sabäischen Inschriften:

- Der Sabäer Itamara (= Jetha'-amara) zahlt im Jahre 715
   Chr. dem Assyrerkönig Sargon Tribut.
- 2) Im Jahre 24 v. Chr. beherrschte (nach den Angaben Strabos über den Feldzug des Aelius Gallus) Ilasaros die Stadt Marsyabae eines Volkes der Rhamaniten.
- 3) Für das Jahr 29 n. Chr. ist Ilî'azzu Jalît als König von Hadhramôt inschriftlich (Glaser 1619) belegt.
- 4) Irgendwann zwischen 56 und 67 n. Chr. (Abfassungszeit des von einem gewissen Basiles herrührenden Periplus Maris Erythraei, siehe meinen Artikel darüber im "Ausland" 1891, S. 45) ist durch den Periplus ein König Eleazos vom Weihrauchland (Hadhramôt) und ein sabäo-raidânischer König Charibael bezeugt.

Die Aera der Inschriften datirt vom Jahre 115 v. Chr., wie ich in meiner "Skizze der Geschichte Arabiens", I. Heft, S. 3 ff. nachgewiesen habe. Nach dieser Aera habe ich auch den sub 3) genannten Ḥadhramitenkönig Ilî'azzu Jalîţ bestimmt.

Wir kennen bis jetzt 6 Herrscher des Namens Jetha'-amara, nämlich 4 Makârib und zwei Könige von Saba. Die Makârib sind: Jetha'-amara Watar, Sohn des Samhu-'alî, dann des ersteren Neffe Jetha'-amara Watar, Sohn des Jeda'îl Darrâh, ferner des ebengenannten Jetha'-amara Watar Neffe Jetha'-amara Bajjân, Sohn des Samhu-'alî Janûf und schliesslich ein nicht anschliessbarer Jetha'-amara, der aber, wie aus den Namen seiner Söhne hervorgeht, mit keinem der drei ersten identisch ist. Ein "König" heisst Jetha'-amara ohne Beinamen, ist der Vater des Königs Karibail Watâr und gehört in die älteste Zeit der "Könige von Saba". Ein anderer König von Saba heisst Jetha'-

amara Bajjân und scheint der Sohn des Königs Jekrubmâlik Watâr zu sein.

Nehmen wir den äussersten Fall an, dass der Itamara Sargons mit dem ältesten Mukarrib oder Makrûb Jetha'-amara Watar identisch ist, dann hätten wir nach dem Jahre 715 noch mindestens acht Generationen von Makârib und mindestens 15 Generationen — ich rechne nur die bereits inschriftlich verbürgten Generationen — von "Königen von Saba", also zusammen wenigstens 23 Generationen bis zum Beginne der Periode der "Könige von Saba und dû Raidân", sonach, die Generation zu 25 Jahren gerechnet, 575 Jahre, sodass wir den Beginn der neuen Periode frühestens 140 v. Chr. ansetzen müssten, eine Ziffer, die gewiss zu hoch sein wird, da wir weder alle Makârib noch auch alle Könige von Saba kennen. Rechnen wir für diese noch unbekannten Herrscher auch nur 100 Jahre, dann müssten wir den ersten König von Saba und dû Raidân circa 40 v. Chr. ansetzen.

Identifiziren wir dagegen den König Jetha'-amara, natürlich den älteren, ohne Beinamen, mit dem Itamara Sargons, dann verschiebt sich die Rechnung um mindestens 8 Makaribgenerationen und einige (unbestimmt wie viele) Generationen von "Königen von Saba", denn so viele Generationen ist dieser Jetha'-amara (der König) von seinem ältesten Namensvetter (dem Mukarrib) entfernt, sagen wir circa 10 Generationen, also 250 Jahre. Um so viel rückt dann natürlich auch der Beginn der nächsten Herrscherperiode in's Alterthum hinauf, sodass wir unter derselben Berücksichtigung der noch unausgefüllten Lücken frühestens auf das Jahr 290 v. Chr. Nehmen wir aber die Generation entsprechend den südarabischen Verhältnissen zu 30 Jahren an, dann ergäbe das im zuerst erörterten Falle eine Differenz von 115 Jahren, sodass wir bei einer Lücke von nur 4 Namen schon in's Jahr 75 n. Chr. gelangen würden, was gegen alles spricht, was wir sonst über diese Zeit wissen. Im zweitbehandelten Falle kämen wir da bis in's Jahr 175 v. Chr. Wir müssen uns also bis auf Weiteres. wenn wir nicht gegen alles Historische allzuweit, nämlich in die nachchristliche Zeit, heruntergehen wollen, für die Hypothese entscheiden, dass der Itamara Sargons ein König war und kein Aber auch hier werden wir mit der Möglichkeit rechnen müssen, dass noch mehr Könige von Saba entdeckt werden

könnten als 4, wie wir der Rechnung zu Grunde gelegt haben. Wir werden also mit gutem Grunde sagen können: die Periode der "Könige von Saba und du Raidan" hat irgendwann nach 175 v. Chr. begonnen, aber keinesfalls nach Christi Geburt; denn wir wissen aus dem Periplus, dass um 56-67 n. Chr der sabäoraidanische König Karibail regierte, der nach den Inschriften nicht der erste König dieser Periode war, da diejenigen Könige (Gegenkönige), welche den Reigen der Herrscher von Saba und dû Raidân eröffnen, insgesammt inschriftlich feststehen. Wie man sieht, setze ich jetzt das Ende der Periode der Könige von Saba später an, als ich es in der "Skizze" that. Das ist eine Folge der mittlerweile im Verlaufe meiner vierten Reise dazugekommenen neuen Namen von Herrschern (Makârib und Königen jeder Art). Ich glaube sogar, wir werden schliesslich dahin gelangen, den letzten König von Saba irgendwann im ersten Jahrhundert vor Christi Geburt anzusetzen. Viel verlockender wäre es ja, den Beginn der Aera selbst (115 v. Chr.), als den Anfang der Periode der "Könige von Saba und dû Raidân" zu betrachten; denn da hätten wir einen ersichtlichen Grund für diese Aera. Allein ich fürchte, die Rechnung stimmt zu diesem Ansatz nicht genau genug. Indess kann diese Frage definitiv erst später gelöst werden, bis wir einmal genügende Anhaltspunkte in neuen Inschriften finden Als einstweilige Probe auf das Exempel kann uns jetzt nur die Zurückrechnung vom Endpunkt der Periode der "Könige von Saba und dû Raidân" dienen. Wir wissen nämlich aus der Inschrift Glaser 1050 (Original jetzt in den Sammlungen des Allerhöchsten Kaiserhauses in Wien, wo es nebst anderen Inschriften über meine Initiative von Prof. D. H. Müller herausgegeben werden wird), dass Sammar Juhar'iš, der bisher als der letzte König von Saba und dû Raidân betrachtet wurde, in seinen letzten Regierungsjahren als der Erste den Titel: "König von Saba und dû Raidân und Hadhramôt und Jemânat" führte. Ich zweifle nicht, dass auch D. H. Müller trotz des fragmentarischen Charakters der Inschrift erkennen wird, dass er in diesem Steine einen der wichtigsten Marksteine der Chronologie Jemens vor sich hat. Nun haben wir von demselben König, als er noch den kürzeren Titel von Saba und dû Raidân" führte, eine vom Jahre 281 n. Chr. datirte Inschrift (Glaser 379), während sein Vater Jasir Juhan'im

inschriftlich für die Jahre 270 und 274 bezeugt ist. Sammar Juhar'iš ist sonach irgendwann zwischen 274 und 281 n. Chr. auf den Thron gelangt, sagen wir um 278 n. Chr., und da er den Inschriften zufolge sich des kürzeren Titels immerhin geraume Zeit bedient haben wird, so werden wir nicht viel fehlgehen, wenn wir annehmen, dass er sich etwa um 300 n. Chr. den langen Titel beilegte, mit welchem er eine neue Periode der jemenischen Geschichte inaugurirte, die mit Unterbrechungen bis zum Tode des Dû Nuwâs (525 n. Chr.) anhielt. Wir müssen also vom Ende des dritten Jahrhunderts die Könige von Saba und dû Raidân zurückrechnen, wenn wir constatiren wollen, ob wir den Schluss der Königsreihe derer von Saba in die richtige Zeit verlegt haben. Wenn wir diesen irgendwo im ersten vorchristlichen Jahrhundert suchen, dann haben wir für die Könige von "Saba und dû Raidân" drei bis vier Jahrhunderte, rund 350-380 Jahre. Das gäbe zu 30 Jahren 12 bis 13, zu 25 Jahren 14 bis 15, zu 20 Jahren 18 oder 19 Generationen. Leider treten gleich in der ersten Generation nicht weniger als vier Könige auf (Ilîšarh Jahdhub, Ja-zil Bajjan, Sa'r Autar und Jerîm Aiman), die inschriftlich als Zeitgenossen bezeugt sind. Was nützen uns also die 37 bis 40 Königsnamen, wenn wir blos von kaum mehr als einem Dutzend sagen können, dass sie vielleicht Generationen vertreten und wenn wir insbesondere von den blos durch Münzen vertretenen Königen gar nicht einmal mit Bestimmtheit behaupten können, dass alle wirklich Könige von Saba und dû Raidân und nicht vielleicht solche von Saba, dann von Katabân, von Ḥadhramôt, von Ḥimjar oder Raidân, ja vielleicht sogar von anderen Theilen Arabiens1) sind? Wollten wir uns entschliessen, auch nur 20 Generationen gelten zu lassen, so kämen wir, die Generation nur zu 25 Jahren

<sup>1)</sup> Auffällig bleibt immer, dass gerade von den vielen Münzen mit dem Prägeort (?) Raidân nur äusserst wenige solche Königsnamen enthalten, die in den Inschriften bisher vorkommen. Eigentlich kenne ich bis jetzt nur Tha-rân Ja'ûb (מארן יענוי), den man bisher auf den Münzen nicht richtig las, und Kariba'il Watar Juhan'im. Vom Jahmal der Münzen ist es nicht sicher, ob er identisch ist mit dem Ilîšarh Jahm... der Inschriften, ebensowenig muss....n Bajjân Juhakb.. der Inschrift Glaser 567 dem 'Amdân Bajjân Juhakbidh der Münzen entsprechen, obzwar dies wahrscheinlich ist.

gerechnet, schon bis zum Jahre 200 v. Chr. hinauf. Können wir nach dem oben Entwickelten übrigens auch nur annehmen, dass alle Münzkönige in so späte Zeit gehören? Können, ja müssen nicht manche von ihnen Könige von Saba oder von anderen Ländern sein? Aber die südarabische Münzkunde ist bislang noch ein ungelöstes Räthsel. Früher liess ich mich von der grossen Zahl der Könige bestimmen, den Beginn der Periode der Könige von Saba und dû Raidân in's vierte vorchristliche Jahrhundert zu versetzen. Aber jetzt, nach meiner 4. Reise, wo ich wieder neue Könige jeder Kategorie entdeckt habe, schaudere ich zurück vor dem hohen Alterthume, in das bei Aufrechthaltung der bisher üblichen Berechnung der Anfang der sabäischen Geschichte hinaufrücken müsste. Ich will kein definitives Urtheil fällen; aber es scheint mir, als ob die übergrosse Zahl der Königsnamen doch noch irgendwie anders gruppirt werden müsste. Ich bekenne mich zu dieser skeptischen Auffassung, weil ich glaube, dass, ohne der Sache besonderen Zwang anzuthun, die wenigen historischen Daten, die wir von auswärts her haben, sich mit den Königsinschriften in leidliche Uebereinstimmung bringen lassen und weil, wenn das gelingt, der Beginn der Periode von Saba und đû Raidân sich lange nicht als so hoch in's Alterthum hinaufreichend darstellt, als es nach den vielen Königen dieser Periode scheinen möchte. Diesen Versuch will ich wagen und ihn der Beurtheilung der Fachgenossen unterbreiten. Es reicht dann trotz dieses Herabdrückens der Jahreszahlen der Anfang der sabäischen Geschichte noch immer bis in's zweite vorchristliche Jahrtausend zurück, also höher hinauf als selbst ich, der ich in dieser Beziehung am radicalsten vorgegangen bin, bisher glaubte.

Als Ausgangspunkt haben wir die im Periplus genannten Könige Charibael und Eleazos zu verwenden. Ersterer war offenbar König von Saba und dû Raidân und ist identisch mit einem der Könige namens Kariba-îl; Eleazos dagegen ist ersichtlich Ilî'azzu. Der Periplus ist zwischen 56 und 67 n. Chr. geschrieben. Nun habe ich auf meiner vierten Reise eine vom Jahre 29 n. Chr. datirte Inschrift entdeckt, in welcher ein König Ilî'azzu Jalît אלעז ילט yon Ḥadhramôt genannt wird. Da es in den Inschriften üblich ist, dass von zwei Königen desselben Namens immer derjenige der jüngere ist, welcher dem Namen noch ein

Glaser, Abessinier.

Epitheton ornans anhängt, wie beispielshalber Kariba-îl Watar jünger ist als Kariba-îl, so ist es klar, dass der Eleazos des Periplus, der nach 56 n. Chr. bezeugt ist, irgend ein Epitheton gehabt haben muss, das dem Verfasser des Periplus entgangen ist; denn sonst wäre es unerklärlich, dass schon 29 n. Chr. ein Eleazos (= Ili'azzu), aber mit einem Epitheton (Jalît) vorkommt. Wenn wir weiter bedenken, dass zwischen beiden Daten (29 und etwa 60) nur circa drei Jahrzehnte liegen, und wenn wir wissen, dass zwei aufeinanderfolgende Könige niemals den gleichen Namen tragen, so dürfen wir wohl den Eleazos des Periplus mit dem Ilî'azzu Jalît der Inschrift identifiziren. Dieser regierte also mindestens von 29 bis ungefähr 60 n. Chr., sagen wir: von 20-60 n. Chr. Der Name seines Vaters ist inschriftlich leider nicht verlässlich erhalten, besteht aber lediglich aus vier Buchstaben, die man Selfan, Selhan, 'Alhan oder 'Alfan lesen kann, sagen wir der Einfachheit wegen Selfan. Im Mittel berechnet, regierte dieser von 10 v. Chr. bis 20 n. Chr. Wenn wir nun keine Lücke annehmen wollen, was inschriftlich allerdings nicht bewiesen werden kann, so müssen wir als seinen Vorgänger auf dem hadhramitischen Throne Jeda'-îl Bajjân betrachten, welcher also von 40 v. Chr. bis 10 v. Chr. regiert hätte. Sein Vater heisst nach den Inschriften Jeda'-ab Ghailân. Es geht nun aus den Inschriften hervor, dass der nächste Nachfolger des Jeda'-ab Ghailân nicht Jeda'-îl Bajjân, sondern Ilî'azzu (ohne Epitheton) war. Wir werden daher diesem die Regierungsjahre etwa von 60 bis 40 und dem Jeda'-ab Ghailân die Zeit von 90 bis 60 v. Chr. zuweisen. Vielleicht war Ilî'azzu ein jüngerer Bruder von Jeda'-ab Ghailân.

Ist dieses Schema annähernd richtig, dann lassen sich auch die sabäischen Könige dieser Zeit ordnen.

Wir werden nämlich weiter unten Inschriften kennen lernen, aus denen hervorgeht, dass 'Alhân Nahfân und seine Söhne Ša'r Autar und Jerîm Aiman, alle drei "Könige von Saba", Zeitgenossen des Jeda'-ab Ghailân von Ḥadhramôt waren. Ebenso lehren die Inschriften, dass Ša'r Autar und Jerîm Aiman als "Könige von Saba und dû Raidân" Zeitgenossen des Ilî'azzu von Ḥadhramôt waren. Eine Inschrift zeigt uns sogar 'Alhân Nahfân, offenbar in seinem hohen Alter, als "König von Saba und Raidân". Wir werden sonach annehmen müssen,

dass gar nicht lange vor dem Regierungsantritt des Ilî'azzu von Hadhramôt, also etwa 70 v. Chr. 'Alhân oder einer seiner Söhne als Erster sich den Titel eines Königs von "Saba und du Raidan" beilegte. Seine Regierung mag die Jahre 95-68 ausgefüllt haben. Seine Söhne Sa'r Autar und Jerîm Aiman, welche Zeitgenossen von Jeda'-ab Ghailân sowohl wie von Ilî'azzu waren, müssen wir von circa 80 bis 50 v. Chr. ansetzen. Gleichzeitig mit ihnen, oder richtiger: etwas später, regierten ihre sabäischen Gegenkönige Ilîšarh Jahdhib und Ja-zil Bajjan, beide Söhne des Fer' Jenhab, Königs von Saba, welche aber selbst stets schon als "Könige von Saba und dû Raidân" erscheinen, also etwa von 65 bis 35 v. Chr. Es wäre sogar verlockend, anzunehmen, dass sie noch etwas später regierten, etwa von 50 bis 20 v. Chr., da sie inschriftlich lediglich als Zeitgenossen ihrer sabäischen Gegenkönige Sa'r und Jerîm und des Hadhramitenkönigs Ili'azz documentirt sind. Das wäre deshalb verlockend, weil wir dann Ilîšarh Jahdhib mit dem Ilasaros identifiziren könnten, welcher nach Strabo im Jahre 24 v. Chr. König der Rhamaniten in der Stadt Marsyabae war. 1) Vielleicht trifft das zu. Es kann aber auch sein, dass damals ein anderer Ilîšarh König war, nämlich Ilîšarh Jahmal (oder Jahmîl?), welchen wir natürlich nur als Sohn des Ja-zil Bajjan oder des Sa'r Autar oder des Jerim Aiman betrachten könnten. schade, dass die Inschrift Glaser 652 fragmentarisch ist; denn

<sup>1)</sup> Der strabonische Ilasaros könnte im Nothfalle auch mit dem Ḥadhramitenkönig Ilî'azzu zusammengestellt werden, falls man nämlich unter den Rhamaniten den Stamm Radmân versteht. Radmân, dessen Gebiet ehemals katabanisch war, stand wahrscheinlich schon zur Zeit des Römerfeldzuges unter hadhramitischer Herrschaft; denn die Inschrift des Königs Ilî'azzu Jalîţ von Ḥadhramôt aus dem Jahre 29 n. Chr. stammt aus rein katabanischem Lande. Die Ḥadhramiten werden Ķatabanien nicht erst 29 n. Chr. erobert haben. Doch ist der Name Ilasaros, obgleich die Zeit leidlich stimmt, nicht unbedenklich verschieden von Ilî'azzu oder Il'azzu. Die Stadt Marsyabae Strabo's, mit Marib identifizirt, würde also damals den Ḥadhramiten gehört haben. Da Mârib ganz nahe vom katabanischen Gebiete lag, so ist auch das nicht unmöglich. Nur müssten wir da voraussetzen, dass die Sabäerkönige damals nicht mehr in Mârib residirten. Aber wo wollen wir sie in diesem Falle vermuthen? In dem noch immer räthselhaften Raidân?

| sie                                       | scheint | die | Nam | en d | ler | Söhne | des | Königs | Jerîm | Aiman |
|-------------------------------------------|---------|-----|-----|------|-----|-------|-----|--------|-------|-------|
| enthalten zu haben. Die Inschrift lautet: |         |     |     |      |     |       |     |        |       |       |

Meines Erachtens empfiehlt sich folgende Ergänzung der wichtigeren Zeilen:

ובניה
אותר מלכי
שבא ודרידן בנ]י ירסְ אימן מ
לד שבא ודרידן; שמי תֹלתֹנהן
כי אמטר אמטר ירן יי ירן יי אמטר

So enthält Zeile 3 und Zeile 4 je 20 Buchstaben. Vielleicht ist der eine Sohn Ilîšârh Jahmal oder kurz Ilîšarh zu lesen, der andere: Naš-ukarib Autar oder ähnlich, vielleicht sogar Ša'r Autar, genau wie der Onkel (Bruder des Jerîm Aiman) hiess. Die von Mordtmann (Z. D. M. G. XXXIII 485 ff.) publizirte Inschrift rührt wahrscheinlich von den Söhnen desselben Jerîm Aiman her, der aber da noch den Titel eines "Königs von Saba"

Sei dem aber wie ihm wolle, so finden wir doch, dass gerade zur Zeit des römischen Feldzuges des Aelius Gallus, oder besser: kurz vorher, Thronstreitigkeiten und Bürgerkrieg im Jemen herrschten. Das werden die schlauen Nabatäer wohl gewusst und den Römern in Aegypten hinterbracht haben, und so erklärt es sich vielleicht, dass Augustus die Gelegenheit für günstig erachtete, sich Südarabiens zu bemächtigen. Untersuchen wir aber weiter, wie sich die Königsreihe gestaltet, da wir im Periplus als Zeitgenossen des Eleazos (Ili'azzu Jalît) einen König Charibael finden. Merkwürdigerweise führt sowohl der Sohn oder besser die Söhne des Ilišarh Jahdhib als auch der Sohn des Ilîšarh Jahmal den Namen Watar<sup>m</sup> בתרם. das ein Eigenname und nicht blos wie ich vermuthe eine Standesbezeichnung, dann würde ich keinen Augenblick anstehen, die zwar durch die Münzen, nicht aber inschriftlich sichere Lesung Jahmal - auf den Münzen heisst es blos Jahmal, in der Inschrift (Glaser 686) dagegen Iltšarh Jahm . ., was nicht identisch sein muss — so weit die Inschriften in Frage kommen, in Jahdhib zu So aber scheint Watar<sup>m</sup> genau so zu figuriren wie bei uns, wenn wir etwa sagen: Der König und seine durchlauchtigsten Söhne. Wir können also Ilîšarh Jahmal unangetastet lassen und ihm als Regierungszeit etwa 50 bis 20 oder 35 bis 5 v. Chr. zuweisen. 1) Die "durchlauchtigsten Söhne", deren Namen uns bisher vorenthalten sind, regierten dann etwa bis 10, bezw. 20 n. Chr., wornach wir schon den (gleichfalls unbekannten) Vater des Königs Kariba-1l (bis 40, bezw. 50) oder diesen selbst ansetzen können. Letzteres ist unwahrscheinlich, da der Periplus im Jahre 50 nicht geschrieben war. Somit wählen wir für Kariba-11 die Regierungszeit 40 bis 70 n. Chr., bezw. 50 bis 80. Wenn unser Ansatz richtig ist, dann kann der Charibael des Periplus nur mit diesem jedes Epitheton baaren, also ältesten Kariba-il identisch sein. Identifiziren wir ihn mit einem der

<sup>1)</sup> In der Inschrift Nr. 2 in H. Derenbourg: Les Monuments . . . de la Bibl. Nat., die von Ilîšarh Jahdhib herrührt, wird auffallenderweise derselbe Gott עתתר רדכנכעלכחעם erwähnt, wie in Glaser 686, wo אלשרח יחטם steht. Möglich also ist es immerhin, dass . . . יחט אלשרח יחט (zumal das מובר השלשר יחט der Inschrift Glaser 686 Ilîšarh Jahdhib zu lesen ist.

beiden andern bis jetzt bekannten Könige dieses Namens (Kariba-il Watar Iuhan'im), dann rücken alle Regierungszeiten um etliche Jahrzehnte hinauf, weil wir in diesem Falle zwischen der Zeit des Periplus und 24 v. Chr. mindestens noch Einen Kariba-il (den ohne Epitheton, nämlich den älteren) unterbringen müssten.

So bestechend nun diese ganze Argumentation ist, da sie uns scheinbar gerade einige der wichtigsten Zeitpunkte der Geschichte Jemens aufhellt, so wenig bin ich geneigt, sie als etwas Definitives zu betrachten. Es spricht nämlich auch mancherlei sehr gegen diesen späten Ansatz der Könige von Saba und dû Raidân, was ich nicht verschweigen will, obzwar hier nicht der Ort ist, es auseinanderzusetzen. Abgesehen nämlich von der grossen Anzahl von Königen, die jetzt eigentlich obdachlos sind, wenn nicht eine findige Polizei herausbringt, dass sie ganz anderen Ländern angehören, sollte man meinen, dass es nun keine Inschrift der Periode von Saba und du Raidan, die ja nach meiner Argumentirung erst um 70 v. Chr. beginnen würde, geben könne, welche anders als nach der Aera vom Jahre 115 v. Chr. datirt ist, da diese Aera eben älter wäre als die Epoche derer von Saba und Raidân. Leider ist das durchaus nicht der Fall, und da wir auch noch andere Bedenken erregende Thatsachen wissen, so lasse ich trotz aller bestechenden Wirkung meiner heutigen Argumentation die Frage, wann die neue Königsreihe beginnt, nach wie vor offen und bleibe dabei, dass dies irgendwann innerhalb der 2 ersten Jahrhunderte v. Chr. der Fall war. So viel aber haben wir doch gewonnen, dass wir nunmehr wenigstens annähernd orientirt sind über das Alter der für unsern Zweck in Betracht kommenden Inschriften, und das wird den langen Excurs vielleicht entschuldigen.

Nun können wir an die Inschriften, welche der Ḥabašat erwähnen, herantreten.

#### III.

Ich beginne mit der Inschrift Glaser 1076, welche ich ausserdem in noch 14 Copien besitze, 1) theils fast den ganzen

<sup>1)</sup> Eine 16. Copie glaubte ich gleichfalls zu besitzen, nämlich die Copie oder den Abklatsch des zweiten Originalexemplares, welches ich ebenfalls nach Wien ablieferte. Leider erinnere ich mich nachträglich, dass ich, gerade weil ich das Original hatte, das Copiren desselben auf spätere Zeit

Text enthaltend, theils Bruchstücke desselben, aber mit Varianten, die der Beachtung würdig sind. Diese Inschriften stammen insgesammt aus dem alten Hamdanidenheiligthum in Rijâm, kaum anderthalb Tagereisen nördlich von San'a, der heutigen Hauptstadt von Jemen. Ich gebe die Inschrift, die in 2 streng gesonderten Versionen vorliegt, selbstverständlich nur in je Einer Copie und begnüge mich im Uebrigen mit der Anführung der Varianten aus den 13 andern Copien. Von der Inschrift sind jetzt fünf Originale in Europa (2 in Berlin, 2 in Wien und 1 in Constantinopel), sämmtlich von Herausgegeben habe zunächst ich im Jahre mir mitgebracht. 1889 einen Theil im ersten Heft meiner "Skizze der Geschichte Arabiens", S. 87 ff., das Berliner Exemplar edirte Consul Dr. J. H. Mordtmann im Jahre 1893 im VII. Heft der Mittheilungen aus den Orientalischen Sammlungen der Königlichen Museen zu Berlin, S. 12 ff. unter dem Titel: "Himjarische Inschriften und Alterthümer", welches Werk ich der Kürze halber: "Mordtmann H. I. A." citiren werde, die beiden Wiener Exemplare wird über meine Initiative Prof. D. H. Müller ediren, der auch die Berliner Inschrift in seinen "Epigraphischen Denkmälern aus Abessinien" 1894, S. 73 ff., einer Nachbearbeitung zu unterziehen für gut fand, welche eine Replik nebst einer vorläufigen Uebersetzung der vollständigen Inschrift (blos der einen ausführlicheren Version 1076) meinerseits in einer Broschüre "Bemerkungen zur Geschichte Altabessiniens und zu einer sabäischen Vertragsinschrift", Saaz in Böhmen, 6. Juli 1894, zur Folge hatte. Dr. Hugo Winckler in seinen "Altorientalischen Forschungen" Heft II, 186 ff. im Jahre 1894, aber noch vor der Müller'schen Neubearbeitung im gleichen

verschob, da ich ohnehin genug Copien dieser Inschrift besass. Nun habe ich entweder die Inschrift vor ihrer Ablieferung zu copiren vergessen oder die Copie verlegt. Falls ich sie vor dem Druck dieser Arbeit nicht wiederfinde, verweise ich den Leser auf die bevorstehende D. H. Müller'sche Ausgabe. So viel ich mich übrigens erinnere, enthält sie keine Variante, die nicht schon durch meine 15 Versionen gesichert wäre. Sie führt in meinem Inschriftenregister die Nummer 1082. Man hat mir in Wien, nachdem ich aus eigener Initiative die Herausgabe der von mir mitgebrachten Sammlung D. H. Müller überlassen hatte, jede wie immer geartete Einflussnahme auf dieselbe verweigert; ich werde es also in Wien nicht so leicht haben wie in Arabien, die von mir selbst entdeckten und heimgebrachten Inschriften auch nur zu sehen, geschweige denn zu copiren.

Jahre, ferner in Heft III, S. 285 ff. als Antwort gegen Müller, machte diese Inschrift gleichfalls zum Gegenstande seines Studiums. Mit einzelnen Theilen der Inschrift beschäftigten sich, soweit mir die betreffende Literatur bekannt ist, Prof. F. Hommel in Z. D. M. G. XLIV 545 und Prof. F. Praetorius in Z. D. M. G. XLVIII 649 ff.

Nur um die Uebersicht deutlicher zu gestalten, will ich zuvörderst alle Varianten anführen, welche die aus den 15 (bezw. 16)
Texten sich ergebenden beiden Versionen aufweisen, und werde erst nachher die beiden Versionen nebeneinander mittheilen. Selbstverständlich fanden Versehen des Steinmetzen, die als solche sofort erkennbar sind, wie nicht minder die belanglosen Varianten, die nur bedeutungslose Buchstaben betreffen, keine Beachtung.

### Varianten,

die nicht als unwichtige Verschreibungen gelten können.

Zu Zeile 4: Glaser 1223 hat פנטעו an Stelle von חנקעו

Zu Zeile 5: Glaser 1330 und 1331, ergänzt durch Glaser 1377 lautet:

Zu Zeile 9: Glaser 870, 1330, 1331 heisst es: וכל מהוכבהמו ושרע קשמתן ותורתהו וכל מושט הית מכנתן כררם

Zu Zeile 13: Glaser 870, 1330, 1331 heisst es:

u. s. w. פרנתשאן בעברהמו צרם וכבצחם דינתשאן בעברהמו ערם וכבצחם wobei nur in 870 das erste im ersten Worte fehlt, also: ריתשאן

Zu Zeile 14: Glaser 830 und 870 bieten die Lesung שלהן an Stelle von אלחן, welches letztere auch nur in wenigen Versionen sicher ist, da die meisten Steine gerade an dieser Stelle schadhaft waren.

Zu Zeile 15: In Glaser 1330 und 1331 und denjenigen Nummern, die nach ihnen ergänzt werden müssen, heisst es nach den Worten: בעם מלך חבשתן sofort weiter:

וחמדם בדת שתופי אקול ומקתת נכלו ·u. s. w. וחמדם

es fehlt also hier ein ganzer Passus u. zw. gerade einer der interessantesten.

Zu Zeile 17: In Gl. 830, 1223 u. 1331 steht: בבחרם ויבשם. In Glaser 870 und 1225 steht השעה an Stelle von השעת

Zu Zeile 18: Hier bietet Glaser 1331 die Lesung אשׁם, wo die übrigen Exemplare אישׂם haben.

Zu Zeile 19: In Glaser 1330 heisst es: ונחטען

Zu Zeile 20: In Glaser 1225, 1331 und wahrscheinlich auch in 1330 fehlt das Wort בהם. In 1225 heisst es: להצרנהטו (also ohne 1 nach dem ersten ה), und in 1330 lautet dieses Wort: להנצרנהו, also mit dem Singularsuffix.

Zu Zeile 23: In 1330 heisst es: רְבֹן הגר חַקְלוְ, nur so auch in 1331 zu lesen, ebendaselbst steht: חבלחהמו. In 828, 829, 1222 und wie es scheint auch in 830 steht: ובערהו תערבו

Zu Zeile 24: In 872, 1225, 1330, 1331 folgt dem Worte מערבו noch ושׂתצרען.

Auch die Schlussformel weicht in einigen Versionen ab. Sie lautet in 872, 1225, 1330 und 1331 nach וחרחם כן ירם sofort:

ושלמו ושמען קהתם ולדת יואן תאלב תבר וצרען כל צרהמו ושנאהמו בשימהמו תאלב רימם

Nur Einmal (1225) steht קחתם statt יולדת und in 872 steht בדת an Stelle von ולדת

Wie man leicht erkennen wird, haben wir eigentlich nur zwei Hauptversionen dieser Inschrift, die sich nicht unwesentlich von einander unterscheiden. Da dem Wortlaute nach 30 solcher Denksteine vorhanden waren, so haben wir noch Aussicht, etliche davon zu finden. Schwerlich aber werden sie neue Versionen ergeben. Im Hinblick auf die historische Wichtigkeit dieser Inschrift wird es also ganz nützlich sein, wenn ich nunmehr den Wortlaut der beiden Recensionen wiedergebe, so wie ich sie aus den verschiedenen Fragmenten zusammenzustellen vermochte. Selbstverständlich kann ich mich bei der zweiten Version nicht an die Zeilen eines bestimmten Exemplares halten, weil dazu keines genügend vollständig ist, sondern gebe die zweite Version in fortlaufendem Texte.

## Die erste Version lautet in hebräischer Transscription:

#### Glaser 1076

עלהן נהפן ובניהו שערם אותר מלך שבא וי[ר] ם אימן מלך שבא הקניו שימחמו תאלב רימם [בער ת] רערז תולתנהן אצלמן דרחבן חמרם ברת הוש[עהמו] תאלב בשחבמלן כל טיב וצרף תנטעו והקשבן למו[חברה מ]ו יהגל מאת שרורם צרפם וכל מהוכבהמו וכל משקיהמו [וכל] צורת וארפד עדי אעמדן ואערסן וכל אנהר ובקלת עדי אעמ[דן] וכל אהרר משתקין ומשתרען עדי שיתן וכל צורתן הקיהרן וה תושעוו עדי שאמת עדי הגרן לקט ולמכנתן המנת שרורם וכול מה ו]בבהמו בררם ושרע קשמתן ואחררהו ואכפרהו וצורתהו [וכל] מושט הית מכנחן כררם | וחמרם ברת נכל וכלחן בעברה[ו ג]ררת מלך חבשתן לתאחון בעמחו ושתכמל הא אחונן בוינו המו ובין גדרת ומצר אחבשן ותלזמו כוחר צרחמו ושלמה מו בעליכל דיתשאן בעברהמו וכבצחם ואמנם יתאחונן [שֹל חן וו]ררן ועלהן וגדרת כל עברתהמו ווחמדו בדת שתכמל אחונ 15 המו] בעם מלך חבשתן חגן שתכמל אחונהמו בעם ירעאב עיולן מלךן חצרמות בקדמי דת הקניתן וחמדם בדת שתופי כל אקוול ומקת]ת נכלו אישם כעבר אחתו בבחרן ויבשן וכל תשעת וזבור יש 18 רוו אישם לאחהו ∥וחמרם בדת תשכרו עמאגש בן סנחן ו 19 [שֹבא אמלך השחאו ותשען בעבר אמראהמו אמלך שבא 20 ווכדת בלחו שכת בן עלין בעבר דרידן להנצרנהמו [ל] 21 צרכם בעלי אמראהמו אמלך שבא ושבאו דבן אשועב דהשתאו וקמעו צֿרן ז לעדרן בהורז בעמהמו تنج וגבדו חקלן פת[ע] חבלתהו ובעדהו והישרו שבא מלך עלהן למראהמו 127 24 רימם וחרתם בן ירם | ולשע אשמש 25 רבבן בן צרקם ותֿכר תאלב ומנגית נעמתם 26 דהמנ בתאלב . צרהמו צרטו 27 ושנאחמו

x6.4233,487

#### Die zweite Version lautet:

עלהן נחפן וכניהו שערם אוחר מלך שבא וירם אימן מלך שבא הקניו שימהמו תאלב רימם בעל תרעת הֹלתנהן אצלמן דרהבן חמרם ברת הושעהמו תאלב בשתכמלן כל טיב וצרף תנטעו והקשבן למותבהמו יחגל מאת שרורם צרפם וכל מהוכבהמו וכל אנהר ובקלת עדי שרעת אעמדן וצורת וארפד באערסן וכל שרע קשמתן וזוירן וכל צורת דקיהרן דתשעוו עדי שאמת עדי הגרן לקט ולמכנתן חמנת שרורם וכל מהוכבהמו ושרע קשמחן ותורתהו וכל מושט הית מכנתן כררם | וחמדם בדת נבל וכלתן בעברהו גדרת מלך חבשתן לתאחון בעמהמו ושתכמל הא אחונן בינהמו ובין גדרת ותלזמו כוחד צדהמו ושלמהמן בעליכל דינתשאן בעברהמו צרם וכבצחם ואמנם יתאחונן שלחן וזרהן ועלהן וגדרת כל עברתהמון וחמרו בדת שתכמל אחונהמו בעם מלד חבשתן וחמרם בדת שחופי כל אקול ומקתת נכלו אישם בעבד אחחו בבחרן ויכשן וכל תשעת וזבר ישרו אישם לאחהו וחמרם בדת תשברו עמאנש בן סנחן ושעבן חולן בצר השתאו ותטען בעבר אמראהמו אמלך שבא וכלתו שבת בן עלין בעבר דרידן לחנצרנח[מ]ו לצרם בעלי אמראחמו אמלך שבא ושבאו רבן אשעבן לעררן בעמהמו בהות צרן השתאו וקמעו רבן הגר חקלן וגברו כל חבלתהמו ובערהו [פ]תערבו ושתצרען למראהמו עלהן מלך שבא וחישרו הני רבבן אשמש בן רימם וחרתם בן ידם ושלמו ושמען קהתם ולדת יזאן תאלב תבר וצרען כל צרחמו ושנאחמו בשימחמו תאלב רימם

Uebersetzung der ersten (ausführlicheren) Version (Glaser 1076).

"'Alhân Nahfân und seine beiden Söhne: Ša'rm Autar, König von Saba, und Jerim Aiman, König von Saba, weihten ihrem Schutzpatron Ta-lab von Rijâmm, Herrn von Terî'at dreissig Statuen aus Gold (Bronze?); als Lobpreisung dafür, dass sie Ta-lab rettete (emporhob) durch die (in der) Vollendung zum Guten 1) und zur Lauterkeit ([in] allem Guten und Lauteren), demüthigten sie sich und richteten her (oder bestimmten, setzten

! M.



<sup>1)</sup> An "Weihrauch" und "Silber" ist an dieser Stelle wohl nicht zu denken, da das keinen Sinn gäbe, wenngleich dann, wie selbstverständlich, 52 durch "aller" zu übersetzen wäre.

in Stand, erneuerten) für ihre Götterhalle Jahdjil hundert Sockel aus lauterem (Silber) und alle ihre Kapellen und alle ihre Tränken und alle Standsäulen (Steinpfeiler oder noch anders?) und Stützen bei den Säulen (vielleicht ein Gewächs, nach Gl. 739) und Pfeilern (?) und alle Obstpflanzungen (Zierpflanzen) und Gemüsegärten (Saaten) bei den Säulen ('Amadpflanzen) und alle gemeinnützigen Leitungsgräben der Tränken und (gemauerten) Irrigationsanlagen beim Brunnen und alle Standsäulen von Kaiharân (El Kaihar), welche sich befanden (sich erhoben) in der שאמת (heiliger Platz) bei (in) der Stadt Lakat, und (ebenso richteten sie her) für die Säulengallerie (Säulendach, Schutzdach) acht Sockel und alle ihre Kapellen insgesammt und den Irrigationsrayon der Gartenanlage und seine Kanäle und sein Mauerwerk und seine Standsäulen (Steinpfeiler) und sämmtliche Innenobjecte dieser Gallerie insge-Ferner zum Danke dafür, dass eine Gesandtschaft schickte und sich im eigenen Interesse veranlasst fühlte Djadarot, König von El Ḥabašat, nach Abschluss des Bündnisses mit ihm (zu verlangen), und es wurde vollzogen dieses Bündnis zwischen ihnen (den 3 Stiftern der Inschrift) und Djadarot und dem Lande (den Unterfürsten, Landvögten, mussår oder מנצר, durch Assimilation zu מצר geworden, also "Hilfsgenossenschaft" etwa منصر oder איסטור?) der Habasiten und sie verpflichteten sich gegenseitig zu gleicher Haltung (zur Unificirung ihrer Haltung) in ihren Kriegszuständen und in ihrem Friedenszustande (in Krieg 4./) und Frieden) gegen Jedermann, der angreift (berührt) ihre Interessen, und dass durch Wahrhaftigkeit und Treue sich verbrüdern Salhîn und Zirârân und 'Alhân und Djadarot zu ihren Angelegenheiten, und sie dankten (Gott), dass ihr Bündnis mit dem König von El Ḥabašat perfect geworden, weil sich (später) vollzog ihr Bündnis mit Jeda'-ab Ghailân, König von Ḥadhramôt vor (der Aufstellung) dieser Widmung. Und zum Danke dafür, dass heil blieben alle Unterfürsten und Vertrauensmänner, welche ein jeder im Interesse seines Bruders sandte (welche sie sich in gegenseitigem Interesse sandten) zu Wasser und zu Lande, und alle Geschenke und Gaben, die sie sich gegenseitig zuschickten.

zum Lobe dafür, dass der Dankschuld eingedenk blieben 'Ammî-anas von (der Gegend) Sanhan (vielleicht 'Ammîanas Sohn des Sanhan) und der Stamm Khaulan in dem Kriege, den sie (nämlich die Könige von Saba) unternahmen. indem sie sich demüthig beugten (sich unterwarfen) dem Interesse ihrer Herren, der Könige von Saba und dass sie (nämlich 'Ammî-anas und der Stamm Khaulân) veranlassten Šabit, Sohn des 'Allajjan in der Angelegenheit des Dû Raidân, dass er ihnen (nämlich dem 'Ammî-anas und dem Stamme Khaulan) Hilfe leiste in einem etwaigen gegen ihre Herren, die Könige von Saba (seitens der Raidaniten) gerichteten Kriege. Und es zogen aus die Stammesaraber (des Sabit), ihnen (dem 'Ammî-anas und dem Stamme Khaulân) zu helfen in diesem Kriege, welchen sie ('Ammîanas und Khaulân) unternahmen und sie schlugen den (Herrn) von El Hakl (Haklân) und vernichteten alle seine Stammesabtheilungen (Fluren). Hierauf unterwarfen sie sich (nämlich die Geschlagenen, Anhänger des Raidaniten) ihrem Herrn 'Alhân, König von Saba, und sandten zwei Geiseln: Ašmas ben Raim<sup>m</sup> und Harith ben Jadum. Und (nun) möge sie Ta-lab beglücken mit voller Gnade und Errettung und zerschmettere und demüthige ihren Feind, bei Ta-lab Rijâm."

## Uebersetzung der zweiten (kürzeren) Version:

"'Alhân Nahfân und seine beiden Söhne: Ša'rm Autar, König von Saba, und Jerîm Aiman, König von Saba, weihten ihrem Schutzpatron Ta-lab von Rijâm, Herrn von Tarî'at, dreissig Statuen aus Gold (Bronze?). Aus Dank dafür, dass Ta-lab sie emporhob durch die Vollendung zum Guten und zur Lauterkeit, demüthigten sie sich und richteten her für ihre Götterhalle Jahdjil hundert Sockel aus lauterem (reinem) Silber und alle ihre Kapellen und alle Obstpflanzungen (Ziergärten) und Gemüsegärten (Saatfelder) in dem Irrigationsrayon der Säulen (der 'Amadpflanzen) und die Standsäulen (Mauersäulen, Steinsäulen) und die Stützen (Stützmauern, Stützbalken) an den Pfeilern (?) und das ganze Irrigationswerk der Gemüsepflanzung und des Zuwair (Brunnenanlage? Bassin) und alle Standsäulen (Steinsäulen) von El Kaihar, welche sich befanden (?) in der nach bei (in) der Stadt Lakat,

und für die Gallerie (das Schutzdach) acht Sockel, und alle ihre Kapellen (gottesdienstlichen Bauten) und das Irrigationswerk des Gemüsegartens und seine Leitungen (Erdarbeiten?) und alle Innenobjecte dieser Gallerie insgesammt. Und aus Dank dafür, dass Gesandte schickte und sich in seinem Interesse veranlasst fühlte Djadarot, König von El Habašat, nach dem Bündnis mit ihm (Verlangen zu tragen). Und es wurde vollzogen dieses Bündnis zwischen ihnen und zwischen Djadarot und sie verpflichteten sich gegenseitig zu gleicher Haltung in ihrem Kriegs- und Friedenszustande (dass eins werde ihr Kriegsinteresse und ihr Friedensinteresse) jedermann gegenüber, welcher sich vergreift an ihrem Interesse als Feind, und dass durch Wahrhaftigkeit und Treue sich verbrüdern Salhîn und Zirârân und 'Alhan und Djadarot zu ihren Angelegenheiten, und sie dankten (Gott), dass perfect wurde ihr Bündnis mit dem König von El Habašat. Ferner aus Dank dafür, dass heil (unversehrt) blieben alle Unterfürsten und Vertrauensmänner, die sie sich in gegenseitigem Interesse sandten, und alle Geschenke und Gaben, die sie sich gegenseitig zustellten. Ferner aus Lob dafür, dass ihrer Dankschuld eingedenk blieben 'Ammî-anas von Sanhân und der Stamm Khaulân in dem Kriege, welchen sie unternahmen, indem sie sich (demüthigten) unterwarfen dem Interesse ihrer Herren, der Könige von Saba, und den Sabit ben 'Alajjan in der Angelegenheit des dû Raidan veranlassten, dass er ihnen Hilfe leiste in gegen ihre Herren, die Könige von Saba, gerichteten Kriegsfällen. Und (in der That) die von den Stämmen (die Stammesaraber) zogen aus, ihnen zu helfen in diesem Kriege, welchen sie unternahmen, und sie schlugen die (Einwohner) von der Stadt El Hakl ("von der Stadt des Hakl", oder "von der Stadt Haklân") und vernichteten alle ihre Hierauf unterwarfen sie sich und demüthigten sich ihrem Herrn 'Alhan, König von Saba, und stellten zwei Geiseln: Ašmas ben Raimm und Harith ben Jadum, und wurden (blieben) friedfertig und gehorsam in Unterwürfigkeit. Und Ta-lab möge fortfahren zu zerschmettern und zu demüthigen jeden ihrer Feinde und Widersacher, bei ihrem Schutzpatron Ta-lab von Rijâm!"

Diese Uebersetzungen halte ich nur mit Bezug auf den historischen Theil der Inschrift für verlässlich, welcher für meine Erörterungen der wichtigere ist. Sprachlich bietet die Inschrift, besonders die Zeilen 4—10 bedeutende Schwierigkeiten. Glücklicherweise handelt es sich in diesen fünf Zeilen nur um die Aufzählung von Weihobjecten, und dabei kommt es in der That nicht darauf an, ob wir in der Erklärung des einen oder des anderen Wortes irren. Ich will aber gleichwohl einige begründende Bemerkungen zu den von mir vorgeschlagenen Uebersetzungen machen, obzwar das eigentlich den Rahmen der vorliegenden Arbeit überschreitet.

gar mil

Zeile 3: מבּהְבֹרן "aus Gold". Es wird mit diesem Ausdruck wohl kein reines Gold, sondern Bronze oder vergoldete Bronze gemeint sein, da die meisten Statuetten, die wir bisher kennen, aus Bronze hergestellt sind und nur in den seltensten Fällen noch eine äusserst schwache Schicht Goldes an der Oberfläche erkennen lassen.

Zeile 4: כל טיב וצרף In כל שימש würde man zunächst das Wörtchen "alles" vermuthen. Dann könnte שים mit "Räucherwerk" und און mit "reines Silber" übersetzt werden. Aber die Sache gäbe keinen rechten Sinn. Deshalb zog ich vor, in ביל eine Zusammensetzung von ב und ב erblicken: "zu", und die beiden Substantiva abstract aufzufassen: "zum Guten und Reinen". Ich bin aber weit entfernt, diess als befriedigende Lösung zu betrachten.

164

אונים haben alle Recensionen mit Ausnahme einer einzigen (Glaser 1223), welche allerdings פנטעו bietet. Man sieht hieraus, dass וומען die richtige ursprünglichere Version ist und dass schon einem der sabäischen Steinmetzen das Wort bedenklich vorkam, so dass er es in על verwandelte. Er hatte es offenbar hals Bauausdruck ähnlich wie das folgende והקשבו aufgefasst. In ליל der That hat die Wurzel in den Inschriften vielfach eine bautechnische Bedeutung und auch noch im heutigen Arabisch hat sehr oder خطاعة eine sehr concrete Bedeutung: "Lederdecke". Allein in unserer Inschrift steht das reflexivische אונטער, das sich nicht auf die Bau- und Weihobjecte, sondern nur auf die Weihen-

mil light of the property hade!

den selbst beziehen kann, und da bieten Glaser 875 und 880 die Erklärung. In ersterer Inschrift heisst es: מעשישנאם und in 880 in der Schlussformel וכן שצי ונטע שנאם. Das häufige Wort שצי erklärt Mordtmann (H. I. A.) durch: "böser Blick", "Neid", "Missgunst" oder dergl. Heute heisst شاصى (Šâşî) "Empörer", "gewaltthätiger Mensch", "Gewaltact". In der That übersetzt Mordtmann in Glaser 826 das Wort durch "Gewalt". บนา derselben Inschrift gibt er durch "Demüthigung" wieder. beiden Worte erklärt er in Glaser 825 durch "Neid" (נצע) und "Angriff" (שצי), in 860 durch "Demüthigung" und "Schaden (Missgunst)", in 869 durch "Neid" und "Hinterlist". Es unterliegt keinem Zweifel, dass auch נטע eine ähnliche Bedeutung wie עצט haben muss, also wahrscheinlich "demüthigen", wornach ich "sie demüthigten sich" übersetzt habe. Für die Richtigkeit dieser Uebersetzung spricht auch die Inschrift Glaser 163, wo Zeile 7 die Worte zu lesen sind: ... הנטעת לאלתי, "sie demüthigte sich dem (ihrem) Gotte". Arabisch ישל und hebräisch נטע heissen "befestigen", "einrammen", "einschlagen", "einsetzen", "sich versenken", also bildlich: "sich senken", "sich tiefstellen", "sich demüthigen".

× Loudl Walive 5,15

> Zeile 5: מותבהמו "ihre Götterhalle", Pantheon oder dergl., eigentlich "Aufstellungsort". Dieses bisweilen in den Inschriften vorkommende Wort ist am durchsichtigsten in der Inschrift Glaser Es heisst dort: , N. N., N. und N. N. bauten und errichteten (schufen) ein מהשללם (schattenspendende Gallerie?) für ihren Tempel Ghailm und . . . . und cementirten ihr בנות zu einer Cisterne aus und cementirten (pflasterten, מותב ihr מותב Ghailân". Darnach muss מותב irgend eine kultliche Baulichkeit sein, zumal die ganze Inschrift von 4 langen Zeilen nur von Cultbauten handelt. Es heisst z. B. Zeile 3: ומחצרתן למכנת מוחכן ... מוגלם ושרע, und das Mahdharat für die Halle des Mauthab (richteten sie her als) Cisterne und Aquaeduct" (oder: "und das Mahdharat für die Halle des Mauthab [versahen sie mit] einer Cisterne und einer Wasserleitung"). שירובם, arabisch שירובם, Plural von שתבת, hier "Sockel", Postament oder dgl. für Statuetten. מהוכב Particip der IV. Form von اده مُوکِب also arabisch = رادد oder مُوکِب oder das Nom. loci مَوْكَب heisst noch heute "Kapelle" oder dgl.

Zeile 6: אנהר, "Zierpflanzen" und Obst. Nahra قون oder Nahar عن heisst im Dialect "das Wachsthum", der "Blütenschmuck" des Getreides und anderer Pflanzen. فَهُونُ naharhu zein "sein (des Getreides) Aehren- oder Blütenschmuck, Blütenentwicklung, ist schön". In Hamdânî's VIII. Bande des Iklîl heisst es bei der Beschreibung Şan'â's:

# وبها الانهار والثمار والفواكه وصنوف الرياحيين والرهور والورد

wo לישל gleichfalls nicht Flüsse bedeuten kann, die es in Ṣan'â nicht gibt, da dort nur (zumeist künstliche) Gräben vorhanden sind, sondern wie aus der Zusammenstellung hervorgeht, lediglich eine Art von Pflanzen ("und daselbst kommen vor: die Zierpflanzen, die Früchte, die Obstsorten, Arten von wohlriechenden Pflanzen, die Blumen und die Rosen"). D. H. Müllers "Kanäle" also zu verwerfen. בקלח, heute heisst jede Pflanze im Zustande des Sprossens Bakla. Wir könnten also wohl "Saaten" übersetzen.

Zeile 7: אהדר "Leitungsgräben". שליבע ist das Rauschen des fliessenden Wassers. Ueberhaupt wird das Verbum vom "Rauschen" gebraucht und vom Räuspern, so auch vom Aechzen und Murren des Kameels, wenn es mit der Last beladen wird.

משחקין ומשחרען "der Tränken und gemauerten Irrigationsanlagen". Das erste Wort ist an und für sich klar. משרע ist arabisch معدر = مشترع "gebaut", also: Aquaeduct, gemauerte Gräben oder dergl.

עיתן "der Brunnen", طایة vulgär "Brunnen", im Mešrik des Jemen auch "Nische", "Vertiefung".

Zeile 8: מאמיל, dessen Wurzel מאמיל in den Inschriften häufig vorkommt und "Posto fassen" (Gl. 555), "aufstellen", "abgränzen", "den Göttern heiligen" heissen muss (nach Müller "stiften"), dürfte hier wohl mit "heiliger Platz", "heiliger Rayon" zu übersetzen sein, wenn es in unserem Falle nicht am Ende gar die gewöhnliche Bedeutung des entsprechenden arabischen "Norden" hat. Manchmal nämlich könnte dieses noch immer dunkle Wort in der That "links", "linke Seite", "Norden" oder "nördlich" bedeuten,

Glaser, Abessinier.

Digitized by Google

so vielleicht in Glaser 531, wo es - um nur einige bisher noch nicht veröffentlichte Belegstellen mitzutheilen - heisst:

יואמינתן ושאמתן עמן כל אלאלתם ואמלכם ואקולם ואשעכם וכל אנשם · ·

Das erste Alif könnte wohl verschrieben sein für ', also: und den Süden und den Norden mit allen Göttern (für alle Götter u. s. w.) und Königen und Statthaltern und Stämmen und allen Menschen ...... Eher aber dürfte אמינתן richtig sein, etwa = الأماينة, irgend eine specifische Pluralform von oder قبائل, wie etwa قبائل, عمائر, فعائل. Dann hiesse es allerdings: "und die Vertrauensobjecte und das in Gottes Schutz gestellte, zu bestimmtem Zweck ähnlich wie das Wakf aufgestellte, gewidmete Object u.s.w." Diese letztere Auffassung wird übrigens unter Anderem durch Glaser 542 unterstützt, von welcher Inschrift ich die betreffenden Stellen mittheilen will:

Zeile 2:

... המו שעבן שבא אבעל הגרן מרב ואשררהו לכל שאמת ואקיק ישא ...

Vielleicht ist בא anstatt לכל zu lesen: ".... ihre .... der (den) Stamm Saba, die Herren der Stadt Mârib und ihrer Thäler und (?) die ganze (für die ganze) אקיץ und die אקיץ (Cisternen?), welche sie (folgt ein Verbum der Wurzel אשוי) ... " (in der Götter oder in des Stammes Schutz stellten, für cultliche Zwecke widmeten, als stehendes Cult- oder Gottesgut, Wakf, erklärten?)

Aus Zeile 3:

אנשם ואכלם ותורם וכערם ושאמת כמנמו דישאמן עברם פאו אמתם וכער כלהמו der Copie ist vielleicht zu lesen כלהמו

"... (einen) Menschen und (Kameele?) und einen Stier und eine (junge) Kameelin und die שאמת ihrer aller (?), wer einen Sklaven oder eine Sklavin . . . . und eine Kameelin . . . . "

Heisst es aber doch כמנמו, dann wäre dieses Wort = לבנים, "für Denjenigen, welcher", "für Jedermann", also: "und ein Wakf für Jedermann, welcher weiht einen Sklaven oder eine Sklavin und (eine) Kameelin . . . "

Zeile 4: ימתם פליכנן מערחו אחר ורחם ורהלבאן בערן עשרת ימתם .... פאו עשרי אבלם פאו ת... ... und eine משאשי, dann sei sein שאפט (Wartezeit, Termin) ein Monat, und was darauf ge ... en (angeboten? zurückbehalten?) wird, (nämlich nach) 10 Tagen oder 20, bestehe in einem Kameele oder in z(wei anderen Objecten?) ..... Vielleicht ist das doppelte אם zu übersetzen durch: "entweder oder", also: "und was 10 Tage später angeboten (?) wird, (bestehe) entweder (aus) 20 Kameelen oder z(wei Stieren?)".

Aus Zeile 5:

ייי ובאן ימחן בערם בעם דישאמנהו יייי ובאן

"und dass getödtet (?) werde (dass man tödte, opfere) eine junge Kameelin mit demjenigen (für dasjenige Object), welches man [in der Götter Schutz stellt] dem Culte widmet?..."

Glaser 5324 heisst es:

בלטם רצים צבבם רמים דשאם מב....

Da hier von Münzen die Rede ist, so wird das Verb wohl heissen: "übernehmen", "in gewissenhafte Aufbewahrung nehmen". Hier passt auch "stiften", "widmen", "als Wakf aufstellen" ganz gut.

In einer Inschrift aus Bainûn (Glaser 1544) heisst es in der Schlussformel:

....מות באשם ושאם ארמו איים ובנתם ברדא אמי....

"(behüte ihn vor) Unglück, und er stellte (seine) Angehörigen u. z. (Söhne?) und Töchter in den Schutz der Macht (seiner) Herr(en)...."

In Glaser 1547 heisst es Zeile 2 und, nur mit der Determination, genau ebenso Zeile 6:

כ]ל אשטר ושאמת ואתוב ונחלת

wo die Bedeutung von שאמת aus der Gesellschaft, in der sich hier das Wort befindet, leidlich klar ist. Wenn אשמט "Weihinschriften" sind und אחוב etwa "Stiftungen", "Belehnungen", und החלם "Gabe", dann kann מחלם kaum etwas anderes sein als "etwas, das den Göttern befohlen, in ihren besonderen Schutz gegeben ist", oder etwa wie das Wakf zu besonderem Zweck bestimmt, geweiht ist.

Zeile 6 lautet die Stelle:

בן המת אשטרן ושאמתן ואתובן ונחלתן

"von diesen Weihinschriften und Widmungen und Stiftungen und Gaben".

Das Demonstrativpronom, hier המה, lautet in Glaser 1548 merkwürdigerweise: המו, wobei mein Tagebuch keine Verschreibung wahrscheinlich macht. 1549 steht gleichfalls sehr deutlich המו ganz im gleichen Satz:

לירדגן ויפע המו אשטרן ושאמתן [ועלמנהן ושאולתן עמן כל אלאלתם ואמלכם וא .....]

Wie man sieht, ähnelt diese Stelle aus der Inschrift Gl. 1548 und 1549 auffällig der oben aus Glaser 531 citirten. Eine Uebersetzung und Erklärung derselben wird an anderem Orte versucht werden.

In Zeile 4 der Inschrift 1548 heisst es: ושׁאמת ו…ית אביתהמו, wornach שׁאמת einen besondern Bestandtheil, ein besonderes Zubehör der Tempel vorzustellen scheint.

In Zeile 5 in 1548 und dann anschliessend in 1549 lese ich: ייַ ליכנגן המו אשטרן ושאמתן ועלמנהן ושאולתן שיצן וסחלן  $\frac{1}{2}$  וחרען ובדלן וחקקן וואסרן ובדלן וחקקן וואסרן ובדלן וחקקן וואסרן

Noch mehrere ähnliche Stellen kommen in Glaser 1549 vor, welche Inschrift übrigens von 1547 und besonders von 1548 nicht getrennt werden darf, zumal sie von letzterer die linke Hälfte bildet.

An allen Stellen scheint "heiliger Platz", "heiliges Object", "Gottgeweihtes", "Wakf", und wo es Verb ist, "heiligen", "in der Götter Schutz stellen", "als Wakf aufstellen", "widmen", zu passen. Vielleicht war gerade auf der Nordseite der Tempel der heilige Platz oder irgend eine sacrosancte Baulichkeit. Auch die von D. H. Müller vorgeschlagene Uebersetzung "Stiftsgebiet" scheint der Wahrheit nahezukommen. Ich übersetzte es jetzt: "heiliger Platz".

arabisch ונאנג אין, Schutzdach, kurz jeder Ort, an welchem man gegen Regen und Sonne Schutz findet. Man sagt in derselben Bedeutung auch וואליט. Auch der mächtige Djebel Kanin אינה südsüdöstlich von San'â wird von seinem plattformartigen Rücken, der einem (orientalischen) Dache ähnlich sieht, seinen Namen haben. Ich übersetze "Schutzdach" für die Statuen, und da diess von Säulen getragen zu werden pflegt: "Säulenhalle", "Säulengallerie". — Siehe übrigens oben bei מותב.

Zeile 9: כררם. Hier schliesse ich mich vollkommen der Ansicht Praetorius an (Z. D. M. G. XLVIII, S. 650), der dieses Wort "für einen den Begriff der Gesammtheit verstärkenden Zusatz (wie im Arabischen کُلّ nach کُلّ + Dependenz)" hält und es mit summa, totum, universum zusammenstellt.

Zeile 10: גבל "Gesandte schicken", von Hugo Winckler zuerst richtig gedeutet (Altorient. Forsch. 188).

ובלתן. Im Zusammenhalt mit Zeile 20 kann dieses Wort weder "beeidigen" heissen, wie Mordtmann glaubt und ihm folgend D. H. Müller, noch auch "Geschenke bringen" (Praetorius). Beides wäre gezwungen, die Praetorius'sche Uebersetzung allerdings weit weniger als die andere, aber gleichwohl nicht befriedigend. passt vielmehr nur eine Bedeutung wie "sich veranlasst fühlen", "sich genöthigt sehen", wovon die II. Form "veranlassen", "nöthigen" wäre. Eine IV. Form dieses Verbums liegt in Glaser 595 vor:

....בן ש. ם הבלתו בנו כבשים כתו.ם

"(N. N. Sohn des N. N. und N. N.) Sohn des Š. m, veranlassten die Benû Kabsaj, dass . . . . "

Zeile 12: כוחד fasse ich jetzt, Praetorius folgend, nicht mehr "wie Ein Mann" auf, sondern als Verb: لُحْتَن "dass eins gemacht (behandelt) werde".

Zeile 13: יחשאן. Da dieses Wort in der zweiten Recension lautet, also scheinbar mit dem בינחשאן lautet, also scheinbar mit dem בינחשאן richtiger mit wurzelhaftem 3 beginnt, so dürfte als die Wurzel nicht תשא, sondern בישו zu betrachten sein. Sonach braucht auch nicht, wie es auf den ersten Blick scheint, von שאני ("beabsichtigen", "bezwecken") abgeleitet zu sein, etwa als V. Form, sondern kann, ja muss, wie es auch der Sinn erfordert, durch: "welcher angreift" oder: "welcher sich vergreift an" (VIII. Form von いば) wiedergegeben werden. Mit dem Zeile 20 vorkommenden ההשחאר, welches von der Wurzel שתא herkommt, hat es also aller Wahrscheinlichkeit nach gar nichts zu schaffen, genau so wenig wie mit den beiden Wurzeln מאון und שאון. Im Uebrigen siehe zu השתאו.

וכבצחם ואמנם יתאחונן fasse ich jetzt: "und dass durch Wahr- נילין fasse ich jetzt: "und dass durch das durch dass durch das durch dass durch dass durch dass durch dass durch dass durch das durch dass durch dass durch dass durch dass durch dass durch da haftigkeit und Treue sich verbrüdern". Doch könnte das Verbum

יתאחונן hier auch transitiv genommen werden, etwa: "und dass durch Wahrhaftigkeit und Treue verbrüdern S. und Z. und 'A. und Dj. alle ihre Interessen", da es bisweilen vorkommt, dass irgend eine Verbalform neuerdings wie eine Wurzel behandelt wird. Ich erinnere an آجَر und تاجر, woraus zu guter Letzt das neue Verb تَجَرُ entstanden ist; jetdjar = "er treibt Handel" hört man jetzt häufig (bisweilen auch jetatadjjar جنتي), aber auch schon Hamdânî sagte so, wie aus seinem İklîl VIII hervorgeht. In unserem Falle also wäre die Verbalform בוֹבֹב = תאחור gleichsam wieder zur Wurzel geworden. Uebrigens kann 5 עברתהמו in Zeile 14 auch als Dativ aufgefasst werden: ki-li-'ybrâtihumû "zu ihren Angelegenheiten", so dass wir מראחונן als reflexivisch unangetastet lassen können. Der Sinn der Stelle übrigens ist völlig klar und das bleibt ja doch die Hauptsache. Aehnlich hat Mordtmann die Sache aufgefasst und auch Praetorius. D. H. Müller dagegen übersetzt "alle gegen (in Bezug auf) einander". Mir scheint sehr, dass das gar keinen Sinn gibt, so dass gerade bei diesem Wort die Belehrung, welche von D. H. Müller Hugo Winckler zu theil wird, ganz und gar deplacirt ist.

Zeile 15 und 16: Da in der zweiten Recension der ganze auf Jeda'-ab Ghailan bezügliche Passus fehlt, so muss angenommen werden, dass die beiden Recensionen der Inschrift nicht gleichzeitig sind. Die zweite Recension muss die ältere sein, da es in der ersten sonst nicht heissen könnte, dass das Bündnis mit dem Hadhramitenkönig eine Folge des Vertrages mit dem Habašatkönige sei; denn anders als "weil" (also als Bezeichnung der Folge, der Wirkung) lässt sich הגן hier nicht auffassen. Folglich darf בקרמי רת הקניתן nur übersetzt werden: "vor dieser (zweiten) Widmung", wobei "vor" die Zeit, nicht den Ort, bedeutet; denn wenn das Hadhramitenbündnis früher stattgefunden hätte, dann müsste auch in der zweiten Recension irgend eine Bemerkung über den König von Hadhramôt stehen. Man könnte allenfalls auch übersetzen: "angesichts dieser Widmung", d. h. der Widmung überhaupt, wobei zwischen der ersten und zweiten Serie von Denksteinen nicht unterschieden wird. Doch ist die erste Uebersetzung vorzuziehen. Das neue Bündnis vollzog sich noch während

der Anfertigung der 30 Votivinschriften, so dass die späteren Exemplare derselben schon des Königs Jeda'-ab Ghailân erwähnen. Man sieht übrigens, dass der betreffende Passus förmlich hineingezwängt wurde. Dieser Zeitunterschied (gewiss nur wenige Monate, höchstens 1—2 Jahre) erklärt auch die sonstigen Verschiedenheiten der beiden Versionen in Bezug auf die einzelnen Objectangaben. Man hat eben in die spätere Version noch mancherlei aufgenommen, was mittlerweile hinzugekommen war.

Zeile 17 und 18: Es war ein glücklicher Fund Mordtmann's, החהו מקחה als "einer dem andern", "gegenseitig" erkannt zu haben. Wegen מקחה siehe unten zu Gl. 414. השיש scheint eine II. Form von einer Wurzel בَشُعُة (für عَمُعُة) oder der Plural der

VIII. von پرت اعاد بازتشاعات für المنز für إرتشاعات zu sein, Bedeutung aber schwer abzuleiten, etwa "Auszeichnung", "Aufmerksamkeit", "Unterstützung", "Hülfe", "Gabe". Auch eine Ableitung von der Wurzel نشع (VIII. Form Infinitiv = إنتشاع essimilirt: إنتشاع, sabäisch geschrieben إنتشاع, sabäisch geschrieben

Zeile 19: השתאו, ersichtlich eine IV. Form von אייה, welche איר, welche איר, welche איר, welche איר, welche איר, אור אייה, ersichtlich eine IV. Form von Mordtwann und Müller kennen. Dort kommt dieses Verbum in Verbindung mit Bauausdrücken vor:

## ושתאחו בן מותרחו וחקשבו

Die beiden genannten Autoren bemerken zu diesem Worte: "In dieser Zeile ist nur das Wort Krw neu, dessen Sinn aber weder durch den Inhalt noch durch die Etymologie irgendwie aufgehellt werden kann". Doch glaube ich, dass die Sache nicht gar so verzweifelt schlecht steht. Im Dialect heisst nämlich šata-"säen", "an die richtige Stelle legen" (besonders von Fundamenten), "auf die richtige Unterlage stellen", also wohl im

Allgemeinen: "fundamentiren", "einpflanzen", "sichern", "beginnen". Die IV. Form muss also bedeuten: "einpflanzen, beginnen machen", "veranlassen, dass eingepflanzt werde, dass gesichert, dass begonnen werde". Die Stelle lautet also in Uebersetzung: "und sie begannen, fundamentirten es (das Bauwerk) von seinen Grundmauern und sie erneuerten...". Sonach mit Bezug auf die Kriegsunternehmungen unserer Inschrift: "in dem Kriege, welchen sie in sicherer Weise (auf sicherer Grundlage) anordneten, führten" oder "von Grund auf begannen", also "unternahmen". Ebenso Zeile 22.

Diese Auffassung wird durch Gl. 555 bestätigt. Dort heisst es: ושׁתאו וורדו מקלי שבא ושׁאמו בן צרוח עלי נכטם עדי עכרן "und es brachen auf (begannen den Marsch) und stiegen hinab die Feinde (Hasser, Gegner?) von Saba und stellten sich auf von Ṣirwâḥ oberhalb Nabaṭs bis nach 'Abarân"; ¹)

Ebenso durch Glaser 618, wo es heisst:

ישׁת[או] ונמעו אגישהמו חבשת [ו]חמירם באאלפם בורח.

"und sie begannen (die Feindseligkeiten?) und versammelten ihre Truppen von Habašat und Himjar zu Tausenden im Monate...."

Ebenso durch Zeile 7 der Inschrift Glaser 1359/1360, welche wir weiter unten in extenso mittheilen.

Das Zeile 13 vorkommende מירוש dürfte schwerlich etwas zu schaffen haben mit unserer Wurzel שווי dürfte schwerlich etwas zu schaffen haben mit unserer Wurzel שווי dürfte schwerlich etwas zu schaffen haben mit unserer Wurzel ; denn es könnte höchstens, freilich höchst unwahrscheinlich, eine Ableitung (die I. Form) von איי sein (also nicht etwa die V. Form von ינחשא), es ist jedoch, da die eine Recension ינחשאן bietet, sicher eine VIII. Form von ינחשאן, contrahirt zu היושא בושא (משאר). Die Wurzel עביש und ihre Derivate wie שווי פול etc. sind ihrer Bedeutung nach ("angreifen", "Angriff", "erheben", "Erhebung") anderwärts aus den Inschriften und aus dem Hebräischen (משווי, intransitiv "sich erheben") bekannt. Auch in Eigennamen (משווי), vielleicht Naš-1

<sup>1)</sup> Dem Sinne nach weicht diese Uebersetzung von der auf S. 16 gegebenen in Bezug auf das Wort מקלי ab; welche die zutreffendere ist, wird erst bei der Ausgabe der betreffenden Inschrift entschieden werden können.

kuriba, "mein Angriff werde gesegnet", ferner נשאן, נשאמר = בנשאן (النَّشَاءُ oder النَّشَاءُ ) kommt die Wurzel (النَّشَاءُ vor.

Zu מטען hat Hugo Winckler (Altorient. Forsch. 288) einige treffende grammatische Bemerkungen gemacht gegen Müller und Mordtmann, besonders gegen ersteren, der das Wort mit arabisch existirt in der That im علاع zusammenstellte. Die Form تطاع و das طاع oder طوع Arabischen nicht, da die Ableitungen von طوع beibehalten (so تطاوَع und تطوَّع , طاوَع ), so dass wir sabäisch nicht תטען, sondern הטוען erwarten müssten. Ich nehme vielmehr an, dass מטען wegen des vorausgehenden ו aus נהטען contrahirt ist, mit dem vorangehenden i also etwa رتطعن, arabisch إنتطع (VIII. Form), so dass wir wieder wie in Zeile 4 die Wurzel עטע vor uns haben, also: "und sie demüthigten, unterwarfen sich". An die Wurzel טען, die grammatisch gleichfalls zulässig wäre, ist nicht zu denken, da sie nicht nachweisbar ist. Aehnliche Assimilirungen, allerdings anderer Verbalformen, sind: הצר an Stelle von מנררן statt מנררן (al Mundir) u. dergl. mehr, die in Fritz Hommels vortrefflicher "Südarab. Chrestomathie" S. 9 und 35 nachgeschlagen werden können. Auch das häufige החר könnte durch Assimilation aus הנחר (Wurzel בֹּ "schlachten, opfern") entstanden sein. Vielleicht ist auch שהשע in Z. D. M. G. XXXIII 487 nichts anderes als שֹׁחנטע. Nunmehr ist die Assimilation des radicalen 1 mit dem Formationsbuchstaben 🗖 der VIII. Form, welche Assimilation bisher nicht erkannt wurde, gleichfalls festgestellt.

Zeile 20: בלחו offenbar II. Form: "veranlassen".

Zeile 23: הַכֹּן הַכָּר הַקְלֹן - Hier hat die 2. Version בּבוֹן הַבְּר הַקּלֹן הַבּר הַקּלֹן בּצׁה heisst also entweder: "die von El Ḥakl (Ḥaklân)" oder "die von der Stadt des Ḥakl (von der Stadt Ḥaklân?)". Ḥakl בּבּטׁל bedeutet im Jemen eine grosse Ebene im Gebirge, z. B. Ḥakl Kitâb. Da es nicht viele solcher Ebenen (auch בָּבַשׁל, Plural בָּבַשׁל, genannt) gibt, so liefert uns gerade dieser Ausdruck einen Anhaltspunkt zur Bestimmung des betreffenden Kriegsschauplatzes. Hamdânî in seiner Djezîrat el 'Arab nennt vier Gegenden, die er als Ḥakl bezeichnet: Ḥakl Sahmân (die Ebene südöstlich und östlich

vom Djebel Hadhur en Nebbî Šu'aib, 4-5 Wegstunden südwestlich von San'a), El Haklein (sie heissen heute El Hakl el a'lâ und el Hakl el asfal), nördlich von Tûrân, zwischen diesem und dem Gebiete der Benî Máțar einerseits und bis an die Grenze des Bilad Rus anderseits [nach Osten] reichend, auch kurzweg El Ḥakl genannt; zwischen dem Hakl und Tûran liegt die Kâ' Bakîl, welche Ebene in alter Zeit vielleicht auch noch zum Hakl gerechnet wurde, woher bei Hamdânî vielleicht der Dual El Haklein stammt. Drittens das Hakl Kitâb (zwischen Jerîm und dem Nakîl [Pass] Sumâra, am Ostrand welchen Ḥakls die Ruine von Tafar liegt), und endlich Hakl Sir'a (unweit nördlich und nordöstlich von Jerîm). Als El Hakl par excellence wird stets die Gegend bezeichnet, welche Hamdani El Haklein nennt, also die oberen Partien des Wâdî Sahâm nördlich von Tûrân. Dort gibt es in der That alte Ruinen, deren eine den pompösen Namen Tafar (Tafar el Wadiein) Sollte nicht dort das Gebiet von Raidan gesucht werden Um Raidân handelt es sich in dieser Stelle unserer Inschrift, oder wenigstens um Bundesgenossen des Herrn von Raidân, welche von dem Sanhânier und den Khaulâniern besiegt und zur Stellung von 2 Geiseln gezwungen wurden. Sanhan aber und Khaulân liegen in der That nahe genug an dem Hakl, so dass schwerlich ein anderes Hakl gemeint sein wird.

Zur zweiten Recension wäre Folgendes speciell zu bemerken:

ווירן: entweder = الزورة. Aethiopisch אסרב. leisst gyrus, orbis, circulus und limbus (Dillmann Wörterbuch); hingegen ist nicht viel anzufangen mit אוויסעל perennare, diuturnum esse. Da unser Wort irgendwie mit Bewässerungsvorrichtungen zusammenzuhängen scheint, so wird es wohl "den runden Wasserbehälter" also "Rundbassin" bedeuten, wohl entsprechend dem circulationen der andern Version. Das arabische gibt keine hier passende Bedeutung. Hingegen wäre an Zîr zu erinnern, "grosses Gefäss aus porösem Thon" zum Aufbewahren des Wassers, ferner an الزوراء مشربةٌ من نضة مستطيلة شبع التّلْتلة والزوراء القدّر عشربةٌ من نضة مستطيلة شبع التّلْتلة والزوراء القدّر القدراء مشربةً من نضة مستطيلة شبع التّلْتلة والزوراء القدراء عشوبة عن نضة مستطيلة شبع التّلْتلة والزوراء القدراء وربي sonach wieder ein Wassergefäss. An die anderen Bedeutungen des Wortes (التروير) = Ausbesserung, Ausschmückung, عربير)

Heerführer, בוֹכ Strickzaum für ungeberdige Thiere etc.) ist natürlich nicht zu denken.

מורחהו steht hier an der Stelle von חורחהו und אכפר ersten Recension. Mordtmann hielt חורחהו für ein Versehen des Steinmetzen, der אורחהו hätte schreiben sollen. D. H. Müller bemerkt darauf: "Das Versehen ist auf Seite des Herausgebers, der am Ende der Zeile das צ nicht erkannt hat" und "ergänzt" [הרו]. Mit dieser "Ergänzung" ergeht es wie mit so vielen anderen "Ergänzungen" bei D. H. Müller. In der That steht nämlich am Ende der Zeile in der betreffenden Inschrift kein צ, das also Mordtmann auch nicht zu erkennen brauchte, sondern ein ב, und war zu lesen: וכל מושט , wie die übrigen Texte bestätigen. Müller übersetzt das Wort mit "Erdarbeiten", was nicht richtig sein dürfte. Wahrscheinlich ist es synonym mit אחדר und bedeutet einfach "Leitungen". 1)

ומורתהמי בן מותרם עדי תפרעם

, (und das מורת von ihnen beiden vom Grunde bis zur Spitze"). D. H. Müller stellt damit قيم = "Höhlung, Grube" zusammen, wodurch er ganz regelrecht zu einer Wurzel יורך und zu "Erdarbeiten" kommt. • Wenn wir à tout prix Ableitungen haben wollen, dann könnte man vielleicht ebensogut, ja noch mit mehr Berechtigung an تُورِه denken, Infinitiv von عن "fliessen", u. zw. speciell mit Bezug auf das Wasser. Auch heisst oder تورة ein Wassergefäss — also etwa تَوْر oder irgend تويرة, bezw. einer der Plurale تورات, تورات. Sonach wäre eine Art Wasserbehälter, irgend eine Art von Wasserleitung, Cisterne oder dergl. und hätte mit מורת vielleicht gar nichts zu schaffen. Letzteres scheint nach den meisten Stellen irgend einen Theil eines Gebäudes vorzustellen, da man sonst nicht von ihm sagen könnte: "vom Grunde bis zur Spitze (bis zu den obersten Theilen)"; insbesondere könnte man das nicht von "Erdarbeiten" sagen. מורת kann immerhin mit قرر zusammenhängen. Es gab näulich im Jemen aus dem Felsen ausgehauene Zimmer und Kammern (theils Wohnungen, theils Grabstätten), oft in mehreren Stockwerken angeordnet, ja bisweilen sind ganze Felswände bis hoch hinauf mit solchen

<sup>1)</sup> Ein ähnliches Wort kommt häufig in den Inschriften vor, so besonders מורח in Langer No. 1, zweimal neben גנא "Mauer" ("das ganze und die ganze Mauer"... der Burg", dann "bei der Stütze dieses מורח und der Mauer") und circh circh circh dieses מורח

שלהו übersetze ich (nach Glaser 753) "in Unterwürfigkeit". So dürfte auch in Glaser 869 (Mordtmann H. I. A. 30) anstatt "auf Geheiss" und statt des übrigens ganz ähnlichen "folgsam" (Mordtmann H. I. A. 20) zu übersetzen sein. Kuhét ist in der iemenischen Tihâma gleichbedeutend mit walad, "Knabe", vielleicht auch von der "Unterwürfigkeit" unter den väterlichen Willen. Mordtmann (H. I. A. 20) setzt die Stelle שלמו ושלמו ושלמו ושלמו שלפו בשל "sie schlossen Frieden und gehorchten folgsam". Indess kann schwerlich an שלה (II. Form), sondern wohl nur an שלה (II. Form) gedacht werden; denn die heutigen jemenischen Kabilenhäuptlinge betheuern ihre Unterwürfigkeit unter den Willen des Padischah oder seiner Statthalter auch stets mit den (vulgärarabisch constru-

Djurûf durchsetzt. Auch unterirdische Gruben (Speicher) legte man an. Sehr häufig sieht man in solchen Kellern und Felsenkammern Säulen zum vermeintlichen Schutz gegen den Einsturz der Decke. So etwas könnte oder مَورَةٌ oder مَورَةٌ genannt worden sein, von einer Wurzel ורר irgendwie zusammenhängend mit ميارة "Mundvorrath, Getreide". Aus derselben Wurzel aber kann so leicht kein חורת gebildet werden, das für unsere Inschrift einen passenden Sinn gäbe; denn nur die Infinitive der II., V. und VI. Form (تُوْرِرة = تَوْرِرة und VI. Form (تُورّة ), bezw. deren Plurale, könnten im Sabäischen zur Noth חורת (regelrecht contrahirt zu تورّات, bezw. تورّات und تورّات) lauten. Aber wie soll man sich bei der V. und VI. Form da eine reflexivische, bezw. eine Gegenseitigkeitsbedeutung des Begriffes construiren, die sonst gerade für diese müsste auch im تفعيل müsste auch im Sabäischen regelrecht חורה lauten; weit besser würde die Nebenform erkennen lassen. Aber an "Erdarbeiten" ist gleichwohl nicht zu denken, sondern auch hier wieder an Höhlungen (Felsenkammern oder dergl.), was aber zum Inhalt unserer Inschrift nicht zu passen scheint. Das Wort in unserer Inschrift wird also doch wohl direct mit تور ,تار zusammenhängen. Nicht unerwähnt bleibe auch, dass man in San'â die geflochtenen Obstkörbchen und Behälter "Taura" توزق nennt, woraus man ersieht, dass Substantive dieser Form (Bedeutung "Behälter, Gefäss" oder dergl.) existiren.

irten) Worten أحنا ساليين وسامعين وصالحين وطيعير, "wir sind friedfertig, (auf die Befehle) hörend, reine Absichten hegend und unterthänig". So sagen ganz besonders auch die Rebellen, wenn die türkischen Generäle getäuscht werden sollen, so oft diese mit Uebermacht im Stammesgebiete erscheinen. Also שלמו kann nicht heissen "sie schlossen Frieden". Die II. Form bedeutet übrigens genauer "sie grüssten", auch "sie übergaben", wozu ein Object genannt sein müsste, z. B. سالول "sie grüssten ihn", besser "sie (sandten) Frieden über ihn", bezw. سالول "sie übergaben ihr Land". Hingegen heisst سالول بالمناس sie übergaben ihr Land". Hingegen heisst سالول بالمناس sie übergaben ihr Land". Hingegen heisst سالول بالمناس sie übergaben ihr Land" also, wie in der Inschrift, ohne Object. Dasselbe Wort החוף haben wir auch in Glaser 173 einen Idolsnamen vorstellen dürfte.

Alles übrige wurde schon bei der ersten Version angemerkt.

#### IV.

Nun haben wir uns mit der für unsern Zweck wichtigeren historischen Seite dieser merkwürdigen Inschrift zu befassen.

Man erkennt sofort, dass die Inschrift wichtige politische Verhältnisse darlegt; denn ihr wesentlicher Inhalt besagt nichts Anderes, als dass der König 'Alhân Nahfân von Saba und seine beiden Söhne Ša'r Autar und Jerîm Aiman, gleichfalls Könige von Saba, (offenbar Mitregenten ihres vielleicht schon gealterten Vaters), ihrem Schutzpatron Ta-lab Dankeswidmungen darbringen dafür, dass zunächst Djadarot, König von El Ḥabašat, und bald darauf auch Jeda-'ab Ghailân, König von Ḥadhramôt, ein Bündnis mit ihnen schlossen.

Dieses Bündnis kehrte seine Spitze, wie aus der zweiten Hälfte der Inschrift hervorgeht, gegen den Herrn von Raidân, und wie wir gleich sehen werden, besonders auch gegen die Himjaren, vielleicht auch noch gegen eine andere Dynastie, welche dem Hause 'Alhâns die Herrschaft über Saba streitig machte und vermuthlich auch gegen specielle Feinde des Djadarot.

Schon im Jahre 1889 erbrachte ich im I. Hefte meiner "Skizze", S. 91 ff., den Nachweis — darnach ist D. H. Müller, der dieses Verdienst in seinen 1894 erschienenen "Epigr. Denkm.

aus Abessinien", S. 74, für sich in Anspruch nimmt, zu corrigiren —, dass meine Inschrift Nr. 138 von denselben beiden Königen 'Alhân und Jeda-'ab Ghailân handelt wie die uns beschäftigende Vertragsinschrift. Ich sagte dort: "Die Inschrift enthält eine Danksagung an die Götter für einen bei oder in der Festung Dât 'Armân (Dât el 'Arim) über die Himjaren errungenen gemeinschaftlichen Sieg der Heere des Königs von Saba und seines Verbündeten Jeda-'ab Ghailân, Königs von Hadhramôt". Weiter bemerkte ich (Skizze I, 92): "Nach dem letzten Worte: "des Fürsten (מראהמי) der beiden (Stifter)" finde ich in meinem Inschriftenheft noch ein sehr deutliches y. Da der in der Inschrift genannte hadhramitische König offenbar derselbe ist wie der König Jeda-'ab Ghailân von Hadhramôt in der Inschrift Glaser 828-830 (= Glaser 1076), so kann kein Zweifel bestehen, dass auch das y den Anfangsbuchstaben des Namens des sabäischen Königs 'Alhân vorstellt".

Weiters heisst es in Skizze I, 92: "Die beiden Inschriften gehören also in dieselbe Zeit. Offenbar aber ist Glaser 138 etwas jünger als Glaser 828—830 (jetzt Glaser 1076); denn die erstere spricht bereits von einem ausgeführten Feldzuge, während Glaser 828—830 (jetzt 1076) erst Kunde von dem selbstverständlich vorausgegangenen Bündnis gibt".

Einer der Hauptgegner 'Alhâns und Jeda-'ab Ghailâns, somit auch des mit ihnen verbündeten Königs von Ḥabašat, war also Ḥimjar.

Bevor wir aber diese Verhältnisse näher beleuchten, wird es gut sein, das Alter der Inschrift und auch sonstige Beziehungen nach Möglichkeit festzustellen.

Da in unserer Inschrift sowohl 'Alhân als auch seine beiden Söhne lediglich den Titel: "Könige von Saba" führen, so fallen die in der derselben dargestellten Begebenheiten noch ganz in die Epoche der "Könige von Saba". Wir haben oben gesehen, dass wir als späteste Regierungszeit 'Alhâns etwa die Jahre 95 bis 68 v. Chr. betrachten können. Da die Inschrift nicht in die letzten Jahre 'Alhâns gehören kann — da müsste er den Titel eines Königs von Saba und du Raidân führen — so müssen wir sie spätestens circa 80 oder 75 v. Chr. ansetzen. Sie kann aber,

aus den gleichfalls oben entwickelten Gründen, ganz gut um noch 50 bis 100 Jahre älter sein.

Ueber des 'Alhan Nahfan Abstammung bin ich in der Lage, Näheres festzustellen. Das ist nicht ohne Werth, weil wir dadurch vielleicht Einblick gewinnen in die damaligen Thronstreitigkeiten in Arabien, die zu dem erweiterten Titel der Könige und später vielleicht auch zu der römischen Invasion führten.

In der Inschrift Glaser 1359/60, von der noch die Rede sein wird, werden zwei Fürsten (Akwâl) des Stammes Sam'â und zwar des Drittels von Hasid, erwähnt: Jerim Aiman und Baridj Juharḥib, die Söhne des Auslât Rafšân ben Hamdân (אושלת רפשן; Auslât = "Geschenk von Lât", ähnlich wie Aus-îl = "Geschenk von Il" oder wie Wahb-îl = "Geschenk von Il", also nicht wie die arabische Tradition schreibt, sondern sehr deutlich eine Zusammensetzung mit dem Namen des Götzens Lât, wie Sa'dlât, 'Abdlât, Zeidlât und ähnliche Bildungen, etwa unserem "Theodor, Isidor etc." entsprechend). Diese beiden Fürsten lebten, wie aus der Inschrift hervorgeht, zur Zeit der "Könige von Saba". Jerim Aiman rühmt sich seiner friedenstiftenden Vermittlung zwischen den Königen von Saba, dû Raidân, Hadhramôt und Katabân und deren Völkern, in deren Ländern der Bürgerkrieg wüthete. Aber Auslat Rafšan (letzteres Wort vielleicht = الرّافش oder الرّافش) ist der Zeit nach gut bestimm-In der Inschrift Glaser 1320 nämlich, die von Auslat Rafšan ben Hamdan und einem andern Genossen, den Fürsten von Sam'a, Drittels von Hašid, herrührt, wird die Gunst ihres Herrn Wahbil Jahiz, Königs von Saba, angerufen. Er war also ein Zeitgenosse dieses sabäischen Königs. Der directe Vater des Auslât Rafšân scheint aber gleichwohl nicht Hamdân gewesen zu sein, sondern A'jan (אעין) (nach Glaser 1218), so dass Hamdân blos einer der Ahnen sein dürfte. Wir haben also bis jetzt die Genealogie: Jerîm Aimân und Bâridj Juharhib, Söhne des Auslat Rafšan, des Sohnes von A'jan . . . . (Abkömmlinge) des Hamdan. Da Auslat Rafšan ein Zeitgenosse des Königs Wahbil Jahîz war, so müssen seine Söhne Jerîm Aimân und Bâridj Juharhib gleichzeitig mit dem Könige von Saba: Kariba-îl Watar Juhan'im gelebt haben, der als Sohn des Wahbil Jahîz inschriftlich bezeugt ist. Nun nennt Glaser 826 ein Brüderpaar Bâridj und 'Alhân, die Söhne Hamdans, als Zeitgenossen gerade dieses Königs Kariba-îl Watar Juhan'im. Dieselben beiden Brüder (in der Form . . . . dj Juharhib und 'Alhân, die Söhne Hamdâns) erscheinen auch in Sab. Denkm. Nr. 8 als Fürsten von Hasid und als Zeitgenossen der "Könige von Saba". Ersichtlich ist hier der übriggebliebene Endbuchstabe des Namens nicht 5, sondern 1 zu lesen und der Name zu Bâridj zu ergänzen. Dass dieser Bâridj Juharhib identisch ist mit dem Fürsten gleichen Namens in Glaser 1359/1360, bedarf keines weiteren Beweises. Dann aber ist auch 'Alhân, der als sein Bruder bezeichnet wird, ein Sohn des Auslat Rafšan. Den Anfangsbuchstaben (x) von Auslât glaube ich in Glaser 865 zu erkennen, wo es heisst: ... und 'Alhân Nahfân ben Hamdan benî A... weihten ihrem Patron Ta-lab Rijâm, Herrn von Terî'at, diese Statue . . . " Ueberhaupt ist 'Alhân Nahfân in diesen Inschriften identisch mit 'Alhân, so auch in Glaser 16, wo er "'Alhân Nahfân ben Bata' wa Hamdan" heisst ("Abkömmling des Ahnen Bata' und des Urahnen Hamdân").

Aus der grossen Rolle, welche Jerîm Aiman, Sohn des Auslât Rafšân spielte, da er als Friedensstifter in allen damaligen Ländern Südarabiens erscheint, und aus der des Bâridj Juharhib, können wir schliessen, dass auch ihr jüngster Bruder 'Alhân kein bedeutungsloser Fürst gewesen sein wird. Ihn mit dem nachherigen König gleichen Namens zu identificiren, fordert somit die Logik der Geschichte. Haben wir seine älteren Brüder als Zeitgenossen des Königs Kariba-îl Watar Juhan'im kennen gelernt, so werden wir 'Alhân als dessen unmittelbaren Nachfolger in Anspruch nehmen müssen. Wir haben also folgende Königsreihe: Wahbîl Jahîz, Kariba-îl Watar Juhan'im und 'Alhân Nahfân, letzteren gleichzeitig mit seinem Gegenkönig Fer'm Janhab, der möglichenfalls ein Sohn des Kariba-îl Watar Juhan'im war, was inschriftlich allerdings noch nicht erhärtet ist. Für 'Alhân haben wir die Genealogie: 'Alhan, Sohn des Auslat Rafšan, Sohn des A'jan, Abkömmling des Hamdan, wobei dieser Auslat Rafšan vielleicht identisch ist mit Auslat ben A'jan in Glaser 265. 'Alhan war somit ein Usurpator (oder gewählter König?) aus dem Stamme Hâšid und aus der Nachkommenschaft des berühmten Geschlechtes, als dessen Ahnherren wir Bata' und, für noch ältere Generationen, Hamdân betrachten müssen. Wir werden aber gleichwohl Hamdan nicht allzuweit in's Alterthum hinaufrücken dürfen, wohl nicht weiter zurück als 5 oder 6 Generationen vor 'Alhân, dies mit Rücksicht auf die beschränkte Ausdehnung der mündlichen Tradition im Jemen, die gewöhnlich keine 200 Jahre umfasst. Immerhin sehen wir, wie zutreffend hier ausnahmsweise die arabische Stammestradition ist, wenn sie noch heutigentags den Stamm Hâšid als Elitestamm ganz Südarabiens bezeichnet und wenn eine Gruppe von Stämmen mit Stolz Hamdân ihren Urahn nennen. Die Benû Hamdân, vom Wâdî Dhahr nordwärts wohnend und jetzt einfach zu Hasid gerechnet, dürften denn auch in der That die directen Nachkommen jener berühmten Fürsten- und Königsfamilie der Benî Hamdân sein, die in den Inschriften so oft an der Spitze ihres Stammes Hasid genannt wird. Fürwahr eine respektgebietende Abstammung, die man den zerlumpten Kabilen jener Gegend gar nicht anmerken würde, wenn's nicht die steinernen Zeugen der Vorzeit bewiesen! Nachkommen von fürstlichen und königlichen Zeitgenossen der Ptolemäer, ja Alexanders des Grossen, nachweisbar auf den alten Stammsitzen bis auf den heutigen Tag! Und diese Familie, jetzt zum Stamme angewachsen, liefert noch immer Könige; denn die meisten Oberhäupter der Isma'îlîjjasekte oder des Staates von Jâm in Nedjran, welche den Titel Da'i (داعي) führen, sind Mitglieder des Clans der Benî Makram<sup>1</sup>), einer der vier Abtheilungen des Stammes der Hamdân.

Gegenüber diesen inschriftlichen Ergebnissen hat das, was die arabischen Autoren uns über 'Alhan Nahfan überlieferten, natürlich nur sehr geringen oder gar keinen Wert. Wenngleich

Glaser, Abessinier.

<sup>1)</sup> Da man deshalb den Dâ'î von Jâm bisweilen auch El Makramî ("der Makramite") nennt, so hat D. H. Müller geglaubt, die Bezeichnung מרבורם der ältesten Herrscher von Saba müsse mit diesem Worte, das er sich als mukram "geehrt" auslegte, zusammenhängen und nannte infolge dessen jene Herrscher Mukrab, ganz übersehend, dass die Af'alform im Sabäischen mit ה gebildet wird, also Muhakrab (מהכרב) lauten müsste. Da er den Bock, sowie seinerzeit die famosen Lihjân, "in die Literatur eingeführt" hat, so bleibt er dabei, auch wenn alle Andern schon längst Mukarrib, Mukarrab oder Makrûb sagen.

schade um die Druckerschwärze ist, da die arabischen Archäologen nichts anderes thaten als die Inschriften der Gegenden von San'â, Beled Hamdan, El Baun, Na'it, Khamir und Jerîm ohne jede Sachkenntnis zu plündern, so will ich dennoch, und zwar nur der Vollständigkeit wegen, bemerken, dass im X. Bande des Iklîl von El Hamdânî einzelne der Namen vorkommen, die mit der Genealogie 'Alhans zusammenhängen. So wird auf Seite 4 des von mir nach Berlin gelieferten Manuscriptes ein Rakâš oder Rakkâš als Sohn Hamdans genannt, der wohl identisch sein könnte mit רפשון, also Er Raffàš (الرقاش) lauten müsste (ق statt ق). Ebenso kennt Hamdanî 'Alhan Nahfan, den er freilich zumeist als zwei Personen auffasst; Seite 15 citirt er nach Abî 'Alkam die Genealogie: Sufjân ibn 'Alhân Nahfân ben Asna' Jemtani', kenut aber auch Auslat Rafšan, den er freilich irrthümlich اوشلة رقشان schreibt (S. 7) nach einem Musnad aus Nâ'it, welches auch die Namen Jârim (offenbar unser Jerîm Aiman) und Jețâ' (يطاء, vielleicht نطاع, aus dem falsch verstandenen Verbum نطاع construirt?) enthält. Seite 7 bezeichnet er diese beiden als Söhne des Ta-lab und der Tar'at, Tochter des Ja-zil ben Sarahbil, Seite 6 jedoch lässt er Rijâm (vielleicht transponirt aus Jerâm?) einen Sohn Nahfans sein, und Seite 7 und 8 nennt er Aiman ganz richtig einen Sohn 'Alhans. Unser Baridj (Baradj) dürfte in Hamdânî's برئل (Seite 9) wiederzuerkennen sein, da bekanntlich das im Sabäischen bisweilen nicht vom 5 zu unterscheiden ist. Die arabischen Archäologen werden wohl ברג statt ברל gelesen haben, was sie dann folgerichtig als منعة الله = برئل, "Geschöpf Gottes" auslegen mussten. Unsere Arabisten werden sich daran gewöhnen müssen, das Sammelsurium falsch verstandener und irrig combinirter Eigennamen, welches die arabischen Autoren als echte Freibeuter aus den Inschriften zusammenstellten, wie nicht minder die apokryphen Gedichte "himjarischer" Dichter nicht weiter als die Urquelle der altarabischen Geschichte zu betrachten.

### V.

Um nun die historische Bedeutung unserer Inschrift richtig würdigen zu können, wird es gut sein, die nächstälteren Texte heranzuziehen, soweit sie ein Streiflicht zu werfen geeignet sind. In Glaser 1228 (aus Rijâm) ist von einem erfolgreichen Kriege unter dem Könige Wahb-îl Jahiz "gegen dû Raidân und alle Stämme von Dû Raidân" die Rede. Der Herrscher von Dû Raidân heisst hier (in Zeile 15) Damar'alî. Als Anhänger des sabäischen Königs, der auch in Glaser 1364 (bei Rijâm?) und Glaser 24 (Ṣan'à) vorkommt, erscheinen Hauf'âm, Makhṭarân, Sukhaim, Dû Khaulân, ferner die Benû Bata' u. s. w., während Sa'dšems und Marthad zu Dû Raidân hielten. Derselbe Damar'alî dû R[aidân] wird auch in der Mâriber Inschrift Glaser 539 leider nur bruchstückweise erwähnt. In anderen Fällen (so Glaser 150) ist es fraglich, ob der Raidanite Damar'alî oder der König Damar'alî Jahbir von Saba und Dû Raidân oder ein anderer Damar'alî gemeint ist.

In Glaser 1359/60 werden nebeneinander die Ländernamen aufgezählt: Sabâ, Dû Raidân, Ḥadhramôt und Ķatabân und ist von den Benî dû Raidân neben den Königen von Saba die Rede. Es verdient hierbei hervorgehoben zu werden, dass in der späteren Periode, nämlich in der Periode der "Könige von Saba und Raidân" die Könige bisweilen nicht schlechtweg so genannt werden, sondern dass von den "Königen von Saba und den Söhnen (Nachkommen) des Raidaniten" die Rede ist. So lauten in der Inschrift Glaser 551, welche vom sabäo-raidanischen König Damar'alî Jahbir, Sohn des Jâsir Juhaşdiķ herrührt, die letzten Worte:

# אמלך שבא ובני דרירן.....

"der Könige von Saba und der Söhne (Nachkommen) des  $\bar{D}\hat{u}$  Raidan (des Raidaniten)".

Es scheint daraus hervorzugehen, dass die Nachkommenschaft des raidanischen Stammherrn auch noch in späterer Zeit, lange nach der Vereinigung von Saba mit Raidân, eine angesehene Rolle spielte. Mancher von den Nachkommen des Raidaniten wird wohl selbst den sabäo-raidanischen Thron innegehabt haben.

Die Inschrift Glaser 1359/1360, die wir eben berührt haben, besitze ich in zwei sich gegenseitig ergänzenden Copien (Abklatschen). Da sie auch in anderer Hinsicht wichtig ist, indem sie uns ein Bild der damaligen politischen Zustände Südarabiens gibt, so sei sie hiermit den Fachgenossen zugänglich gemacht:

Never semtique

# Glaser 1359/1360 (aus Rijâm).

[י]רם א[י]מן (ו]כרג יהרחב (כני אושלת רפשן כן מרן אקול שעבן שמעי חלתן החשרם [הקניו בקניו ב שו]מהמו האלב רימם בעל תרעת שהתן אצלמן יום הושעהמו שימהמו תאלב רימם בעל חרע ת בהשלמן וצמר ואתם ירם אימן כן המדן וקחבן וחצרמורת וקחבן 6 בין אמלך שבא ודרידן וחצרמורת וקחבן ואחמשהמו ואשעבהמו בצר שתא וכון בכר 8 ארצון בין כל אמלכן ואחמשון ותקנע ירם א ימן בן המרן אמראהו אמלך שבא ובני דֿר 🤋 🏳 10 ידן ושאר אמלכן להות שלמן והשלם ואת ווש במלא ומער ווש מוכן ואחמשן במלא ומער ווש 12 ען שׁימהמו תאלב רימם והתבו ירם אימן 13 וברג יהרחב בני אושלרת רפשן בן המרן תאמנם לחיל ומקם שימהמו תאלב רימם בעל תרעת בדת הושעהמו בהות שלמן בחרף בן שערם בן יהסחם ובדת צרק 17 המו כל אמלא שתמלאו בעמהו ול 18 דֹרת יזאן צדקהמו אמלאהו ול שערהמ ו חשי ורצו אמראחמו אמלך שבא ול ו תאלב ברין אארנהמו ומקימתרה 21 מו ול תבר ווצע וצרען תאלב רימם 22 בעל תרערת כל צרהמו ושנאהמו בתאלב רימם 23

× 05/9 2

Wie man sieht, brauchte nach der aufmerksamen Zusammenstellung beider Copien nicht viel "ergänzt" zu werden, was der Zuverlässigkeit des gebotenen Textes keinen Abbruch thut.

Ich übersetze die Inschrift einstweilen wie folgt:

(1) "Jerîm (oder Jerâm?) Aiman und Bâridi Juharhib. die Söhne des Auslat Rafšan, Sohnes (Descendenten) (2) des Hamdan, die Fürsten vom hasiditischen Drittel des Stammes Sam'â, weihten (3) ihrem Patron Ta-lab von Rijâm, Herrn von Terî'at, diese 6 1) Statuen (4) an dem Tage, an welchem ihr Patron Ta-lab von Rijâm, Herr von Terî'at, sie emporhob (5) durch die Pacification, und es vermittelte und stiftete Frieden<sup>2</sup>) Jerîm Aiman, Sohn Hamdâns, (6) zwischen den Königen von: Saba und dû Raidân und Hadhramôt und Katabân (7) und ihren Kriegs (Söldner) heeren und Stämmen, in dem Kriege, welcher ausbrach und in allen (8) Ländern war, zwischen allen Königen und Söldnerheeren. Und es erwarb sich Jerîm (9) Aiman, Sohn Hamdâns, die Zu- 2 friedenheit seiner Herren, der Könige von Saba, ferner der Benî Dû (10) Raidân und der übrigen Könige zu (mit) diesem Frieden, und es pacificirte und stellte die Eintracht (11) her Jerîm zwischen den Königen und den Söldnerheeren durch die Gnade und die Hilfe und die Macht-(12)fülle ihres Patrons Ta-lab von Rijâm. Und es stifteten (gelobten) Jerîm Aiman (13) und Bâridj Juharhib, die Söhne des Auslât Rafšân, Sohnes des Hamdân, (14) ein Zeichen der Treue, zu Macht und Ansehen ihres Patrones Ta-lab von Rijâm, (15) des Herrn von Terî'at, weil er sie beglückte durch diesen Frieden, im Jahre (16) des Thauban, Sohnes des Sa'd, Sohnes des Juhashim, und weil er ihnen gnädig gewährte (17) alle Gnaden, welche sie von ihm erbeten hatten, und (18) damit er fortfahre, sie gnädig zu beschenken mit seinen Gnadenbeweisen und dass er sie beglücke (19) mit der Gunst und dem Wohlgefallen ihrer Herren, der Könige von Saba, und dass (20) fortfahre Ta-lab, zu erhöhen (rein zu erhalten?) ihre Macht-

<sup>1)</sup> assimilirt aus שׁרֹתֹתן (ב) ist die Determination), s. Hommel, Chrest. 47.

<sup>2)</sup> wörtlich: "einigte das Getrennte", womit das Verbum DNN ganz dem Arabischen entsprechend erklärt ist. Diese Grundbedeutung passt auch an allen Stellen, an denen dieses Wort in den Inschriften vorkommt.

<sup>\*</sup> コマワラリントには ろうかり

stellungen und ihre Ehren (Ansehen) (21) und dass zerschmettere, beuge und demüthige Ta-lab von Rijâm, (22) Herr von Tert'at, alle ihre Gegner und Feinde (Neider), bei Ta-lab (23) von Rijâm!"

Die Stifter dieser Inschrift sind, wie wir bereits gezeigt haben, Zeitgenossen des Kariba-îl Watar Juhan'im, Königs von Saba, und stehen zum Könige 'Alhân Nahfân im Verhältnis von Brüdern (oder Vettern?). Der Name Jerim oder Jerâm Aiman scheint, vielleicht gerade wegen unseres berühmten Friedensstifters, nachher sich einer gewissen Beliebtheit bei den Hamdaniden erfreut zu haben; denn er kehrt in den späteren Inschriften noch etliche Male wieder; so gab schon 'Alhân Nahfân einem seiner Söhne den Namen des berühmten Onkels, der vielleicht der eigentliche Begründer des grossen politischen Einflusses war, den die Hamdaniden ausübten, und noch im 3. Jahrhundert n. Chr. begegnet uns derselbe Fürstenname.

Höchst merkwürdig ist in Bezug auf den Namen Jerîm Aiman eine Inschrift, die Mordtmann in Z. D. M. G. XXXIII, 485 ff. veröffentlicht hat. Die ersten zwei Zeilen lauten:

שבא בני ירם אימן מלך שבא 1) 2) אלמן חגן וקה במשאלהו ל

10,608

Das kann nur heissen:

- 1) "[N. N. und N. N., die beiden Könige von] Saba, die Söhne des Jerîm Aiman, Königs von Saba
- 2) [weihten ihrem Schutzpatron Ta-lab von Rijâm die]se Statue, weil er erhörte u. s. w."

Wir haben also einen "König von Saba" namens Jerim Aiman vor uns, dessen Söhne gleichfalls Könige von Saba, also nicht von Saba und Raidân, waren. Der Schrift nach gehört dieses Denkmal ganz in die uns beschäftigende Epoche. Man könnte versucht sein, in dem Friedensstifter Jerim Aiman der Inschrift Gl. 1359/1360 den nachmaligen König von Saba gleichen Namens zu erblicken. Jerîm Aiman hätte also seine Macht dazu benützt, sich die sabäische Königskrone auf das Haupt zu setzen. Seine Söhne wären gleichfalls Könige gewesen, in diesem Falle noch vor 'Alhân Nahfân. Allein dem stehen grosse Bedenken gegenüber. Wir müssten dann nämlich 'Alhân Nahfân als einen der Söhne das Jerim Aiman auffassen, wozu die

Inschriften keinen Anhaltspunkt geben, oder als seinen Neffen, in welchem Falle wir das Schema hätten:

Auslât Rafšân

Wahb-îl Jahîz

Jerîm Aiman König v. Saba, Bâridj Juharhib Kariba-îl Watar Juhan'im

Bâridj Juharhib, König 'Alhân 'Alhân?

Ša'r Autar Jerîm Aiman

Jerîm Aiman nun ist in der Vertragsinschrift ein König von Einen anderen König genau desselben Namens und Titels können wir aber unmöglich annehmen, weil das in den sabäischen Inschriften beispiellos wäre. Nur Könige verschiedener Titel haben bisweilen denselben Namen, Könige desselben Titels dagegen niemals. Es bleibt also nichts übrig, als nur Einen König Jerim Aiman gelten zu lassen, nämlich den Sohn des 'Alhan Nahfan. Wir haben aus Glaser 652 ersehen, dass dieser Jerîm Aiman, der dort, wie ich vermuthe, den Titel eines Königs "von Saba und Raidan" führt, in der That Söhne hatte, deren einer ..... Autar hiess. Es scheint daraus lediglich hervorzugehen, dass der Titel in jener Uebergangsepoche noch nicht stabilisirt war. 'Alhân war König von Saba, nahm aber in seinen alten Jahren auch den Titel eines Herrn von Raidan an. Seine Söhne Jerîm und Ša'r erscheinen anfangs auch als Könige von Saba und erst später nennen sie sich Könige von Saba und Raidân. Es kann also immerhin sein, dass die Mordtmann'sche Inschrift aus einer Zeit stammt, in der sowohl 'Alhân wie auch seine Söhne noch einfach den Titel "Könige von Saba" führten. Da nannte Jerîm Aiman auch seine Kinder noch so. Nach südarabischem Gebrauche führen die Prinzen denselben Titel wie der regierende Vater oder Bruder; so nennt sich jeder Sohn oder Bruder des Sultans von Lahdj gleichfalls "Sultan". Die Kinder Jerims mögen damals noch sehr jung gewesen sein. Als dann mit dem Titel "von Saba und Raidan" Ernst gemacht wurde - wie es scheint, nahmen ihn officiell zuerst Sa'r Autar und Jerîm Aiman an - erhielten ihn auch die Kinder Jerîms, und sogar der alte 'Alhân scheint in seinen letzten Jahren noch Gefallen an der neuen Bezeichnung gefunden zu haben, denn auf

einer Inschrift wird er als "König von Saba und du Raidan" aufgeführt.

Interessant an der Inschrift Glaser 1359/1360, die spätestens gegen das Ende des 2. vorchristlichen Jahrhunderts gemeisselt wurde, ist zunächst das Fehlen der Minäerkönige. Hätte es damals solche gegeben, dann wären sie gewiss in derselben Lage gewesen wie alle übrigen südarabischen Potentaten, welche mit ihren Söldnern und Stämmen um die politische Macht ringen mussten: denn die Inschrift bezeugt ausdrücklich, dass "der Krieg in allen Ländern war, zwischen allen Königen und Söldnerschaaren". Nun hat man sich im Jahre 1893 sehr aufgeregt über einen in Aegypten gefundenen Sarg mit minäischer Inschrift; wenn der Deckel nicht gefehlt hätte, so hätte D. H. Müller meine Minäertheorie mit grossem Behagen in diesem Sarge begraben. Aber noch pulsirt warmes Leben in meiner Minäertheorie und es droht noch keine Gefahr, dass sie von dem ausgegrabenen ägyptischen "Minäer" in den Orkus hinabgezogen wird. Der Sarg ist, wie gesagt, offen, ohne Deckel. Legen wir also einstweilen einige todtgeborne Ideen und Hoffnungen der Herren D. H. Müller und Consorten hinein!

- 1) Ein minäisch beschriebener Sarg eines Privatmannes ist so wenig Beweis für die Existenz des Minäerreiches wie heutzutage ein hebräisch oder lateinisch beschriebener Leichenstein für das Vorhandensein des jüdischen, bezw. römischen Reiches in unserer Zeit;
- 2) Ein Mann, der sich der minäischen Sprache bedient, muss deswegen noch kein Minäer sein, da es ja möglich ist, dass auch andere Völker sich dieses Idioms bedienten, wie heute auch nicht blos Deutsche sondern auch Schweizer, Oesterreicher, Russen, Schweden etc. deutsch sprechen. In der That sind beispielshalber sämmtliche katabanische Inschriften in minäischer Sprache verfasst;
- 3) Dass in der Ptolemäerzeit und später das Minäische noch in einem Theile des südarabischen Volkes lebte, wussten wir auch ohne ägyptische Sarginschrift, und zwar aus den Autoren bis auf Cl. Ptolemäus, und das ist bei Aufstellung meiner Minäertheorie klar hervorgehoben worden. Zwischen der Fortexistenz einer Sprache und dem Reiche ist aber ein Unterschied. Das

griechische Reich ging unter, seine Sprache aber blieb bestehen bis in unsere Zeit!

Also meine Inschrift 1359/1360, die etwa gleichzeitig sein könnte mit dem famosen ägyptischen "Minäersarg", der D. H. Müller so viel freudige Genugthuung - vorgaukelte, oder einige Jahrzehnte jünger, ist von der Existenz eines Minäerreiches keine Spur vorhanden. In den späteren Inschriften kommt Ma'în als sabäischer Stamm vor, von einem Königreiche Ma'în ist nirgend mehr die Rede. Für die ältere Zeit, also vom 2. vorchristl. Jahrhundert zurück in die graue Vorzeit, gelten die Gründe, die ich für meine Minäertheorie angeführt habe, so lange, bis man sie entkräften wird. Das ist bis jetzt nicht geschehen. Auch der Versuch Martin Hartmanns in (einem Separatabzug) der Ztschr.f. Assyr., der sich auf die Inschrift Halévy 535 stützt, ist nicht ernst zu nehmen, denn was er dort in seinem Artikel "Jamanijat" vorzubringen für gut fand, stand Jahre vorher auf Seite 65 des II. Bandes meiner "Skizze", die dieser neueste Tödter des Minäerdrachen seinerzeit gar grimmig "herunterriss", um jetzt ihren Inhalt vornehm (?) zu ignoriren. Gleichwohl wird es gut sein, wenn ich bei dieser Gelegenheit nicht nur den Anfang und den Schluss dieser Inschrift, sondern auch eine wichtige Stelle einer andern Inschrift Halévy's mittheile, erstere direct nach dem Abklatsche, die letztere zwar auch nach einem Abklatsche, auf dem ich sie aber doch erst erkannte, nachdem mir der genaue Wortlaut von Hal. 535 vorgelegen war; denn die betreffende Stelle ist am Steine, wie die Copie Halévys beweist, und am Abklatsche unleserlich, da nur Spuren von Buchstaben vorhanden sind. Auf Grund von Hal. 535 jedoch las ich im Jahre 1893 die Stelle sofort richtig und fand, dass die Spuren am Abklatsche keine andere Lesung Nach meiner Rückkehr aus Arabien machte ich von den zwei Stellen dieser Inschriften einzelnen meiner Freunde Mittheilung, zumal ich früher, mich an die unrichtige Copie Halévy's haltend, unzutreffende Schlussfolgerungen gezogen hatte, die ich möglichst rasch wieder beseitigen wollte. Da gerade diese zwei Inschriften fortdauernd als Angriffspunkte erachtet werden dürften, so wird mir der. Leser Dank wissen, wenn ich den authentischen Text der wichtigsten Stellen derselben wiedergebe und daran einige Bemerkungen knüpfe.

Winceler Allorian Die erste Zeile von Glaser 1155 (= Halévy 535 + Fond-1833. Halévy 578) lautet:

עמצרק בן חמעתת דיפען ושער בן ולג דצפגן כברי מצרן ומען מצרן אין מצר ורתכל ממד מצר ואאשר ועבר גהרן בכבר ברת קרמן כברשמן מצר ואאשר ועבר נהרן בכבר עד מושם קרמן כברש סלא ובני ושקני כעתתר דקבצם צחפתן תנעם אנף מושם עצם ותקרם בן אשרש ער שקרן ומעדרש אבנם כל צחפת בין מחפרניהן שרבן ולבאן בכבורת ואכרב כתרב עת[תר]

Der Schluss dieser Inschrift lautet:

ובאבירע יתע מלך מען וב בחני מערכרב בן אליפע וב שעבהשם מען ודיתל וב כברי מצרן עמצרק ושערם ורתר עמצרק ושער ומען מצרן הקניתשם ואשטרשם אלאלת מען ויתל [ו]מלך מען ומען בן דימסר ושפאי וש ... [א]שטרשם בן מקמחשם וב עמשמע דבלח כבר יתל

Uebersetzung: 1. Zeile: ,'Ammisadik, Sohn des Ham-'atht von El Jefa' (Jef'an), und Sa'd, Sohn des Walidj von El Dhâfidj (Dhafdjan), die beiden Grossen von Misran, ferner die Minäer von Miṣrân, (welche sind) die . . . . Miṣr's (oder: welche wohnten in Misr?) und welche herumwanderten (zu Handelszwecken?) in den (Ländereien?) der beiden (genannten Grossen), (oder: welche mit ihnen beiden herumreisten in:) Misr, A-sûr und dem Gelände des Flusses, mit dem Präfecten (während des كُبْر [Wezirats] des) N. N. von Redâ', dessen Wezirsrang vorangeht (beziehungsweise alt ist, القادم كُبْرُهُ beziehungsweise beides im Anschluss an Hartmann), stifteten, bauten und weihten dem 'Athtar von Kabbadh den Thurm (?) Ten'im gegenüber ihrem Wasser, aus Holz und Balken vom Grunde bis zum obersten Theile, und seine Mauern aus Stein, das ganze Bauwerk zwischen den Burgen Et Turb und El Laba-, aus den Ehrengaben und Opfern, welche dargebracht wurden dem 'Athtar ......"

Der Schluss der Inschrift lautet:

"und (bei dem Namen des) Abîjeda' Jetha', des Königs von Ma'în, und der Söhne des Ma'dîkarib, Sohnes des Hîjefa', und ihres Stammes Ma'în und des Herrn von Jathil und der beiden Grossen von Mişrân: 'Ammîşadik und Sa'd, und es stellten 'Ammîşadik und Sa'd und die Minäer von Mişrân ihre Stiftungen und Inschriften in den Schutz der Götter Ma'ins und Jathils und des Königs von Ma'in gegen Jedermann, welcher etwa entfernen wollte und herausreissen und . . . . ihre Denksteine von ihrem Platze. Ebenso bei (dem Namen des) 'Ammîsama' von Balaḥ, dem Grossen von Jethil".

Die Inschrift selbst enthält eine Danksagung für Rettung bei einem Ueberfall seitens Saba's und Khaulân's zwischen Ma'în und Redjmat, ferner für Rettung aus einem Kriege, welcher zwischen dem Herrn des Südlandes und dem des Nordlandes stattfand und dann für glückliches Entkommen bis Karnâ- aus der Mitte Aegyptens, als ein Zusammenstoss stattfand zwischen üb und Aegypten.

Eine ganz ähnliche Stelle enthält die zwölfzeilige Inschrift Glaser 1083 (= Hal. 187 + Hal. 188 + Hal. 191), die der Zeit nach nicht weit von Glaser 1155 abliegen kann. Wieso es kommt, dass Halévy bisweilen eine Inschrift in mehrere Stücke zerlegte, auf welche Möglichkeit ich auf Grund von mir im Jemen gewordenen Mittheilungen den einen oder andern Sabäisten schon nach meiner ersten Reise aufmerksam gemacht habe, werde ich an anderem Orte auseinandersetzen, sobald ich die minäischen Texte publizieren werde. Bis dahin wird es gut sein, Zusammenkoppelungen von Inschriften zu unterlassen, zumal wir seit 1893 die vollständigen Abklatsche besitzen, also Schade um Zeit und Scharfsinn wäre, die man diesem Zwecke widmen müsste. Eben weil ich wusste, wie Halévy im Jemen verfuhr, habe ich grossen Werth darauf gelegt, endlich einmal alle wichtigeren Halévy-Inschriften in Abklatschen heimzubringen.

Die Inschrift Glaser 1083 besagt, dass die Stifter, lauter Freunde des Ilîjefa' Rijâm und seines Sohnes Hauf'atht, der beiden Könige von Ma'în, dem 'Athtar von Ķabbâdh sämmtliche Baulichkeiten der Burg Jahar weihten

בכבורת כתרב עמירע עתתר דקבק אהל שברר וב פרע פרעש ועשר עשרה בכבורת כתרב עמירע עתתר הקבק וור עשרש יום רתכל מצר ועזת ואאשר ושלם באמר עתתר הקבק וור "aus den Ehrengaben, welche durch 'Ammijeda' (der Hauptstifter) dem 'Athtar von Kabbâdh gewidmet hatten die Ahl Sibrâr (die Frommen?) und aus den Abgaben, welche er schenkte und aus den Zehnten, welche er (an die Götter) ablieferte, als er Misr,

Ghazzat und A-šûr durchzog und auf Befehl 'Athtars von Kabbâdh und Wadds heil erhalten blieb".

Hier hängt viel von der richtigen Deutung des Verbums ab. Nach dem Arabischen (کل), von dem es eine VIII. Form vorstellt) könnte es irgendwie mit "stossen" zusammenhängen, etwa "sich auflehnen" im kriegerischen Sinne, aber auch "den Fuss in den Boden stossen, den Staub beim Marschiren aufwirbeln", also "viel umherwandern". Nach dem Hebräischen heisst "herumgehen, herumziehen", insbesondere als Handelsmann. kann also in beiden Inschriften (Glaser 1155 und 1083) von einem Aufstande der Gegenden: Misr, A-sûr und 'Ybr Nahrân, bezw. Ghazzat die Rede sein, aber auch lediglich vom blossen Umherziehen in den genannten Distrikten. Entscheiden lässt sich das bei dem fragmentarischen Charakter gerade der wichtigsten Worte in Glaser 1155 vorläufig nicht; denn gerade das Wort zwischen מצר und מצר, das ausschlaggebend zu sein scheint, ist unleserlich. Halévy's Copie zeigt als ersten Buchstaben dieses Wortes ein &, das ich auch, allerdings fragend, aufgenommen habe; mein Abklatsch zeigt an dieser Stelle blos die unteren Ueberbleibsel zweier senkrechten Striche, die also ebenso gut zu & wie zu 🕽, 🥄, 2, w, y ergänzt werden können. Auch das 2, das mein Abklatsch als vierten und letzten Buchstaben dieses Wortes zeigt, ist nicht ganz sicher. Genau so steht es mit den unteren Theilen von drei senkrechten Strichen, die vor מהשמן stehen und nicht mehr zu פחכל gehören, da sie von diesem durch den Trennungsstrich ab-Diese drei Striche können zwei, aber auch drei gesondert sind. Buchstaben darstellen. Da der dritte Strich in meinem Notizbuch mit der Bemerkung versehen ist, dass an seiner Statt auch ein y oder ein ו gelesen werden könnte, so ist die Lesung כעמהשמן "mit ihnen beiden" nicht ausgeschlossen. Das oder irgend eine Collectivbezeichnung der drei nachher genannten Landschaften muss wohl dort vermuthet werden. Aber wie immer man diese Inschrift und die analoge Stelle der anderen (1083) übersetze, eine Aenderung der historischen Auffassung von 1155, wie ich sie in der "Skizze" gegeben, bedingen sie nicht. Solange man die zahlreichen Gründe, die ich für das hohe Alter der minäischen Königsinschriften beigebracht habe, nicht zu entkräften vermag, ist und bleibt es daher willkürlich, wenn man in den מרי der Inschrift

Glaser 1155 die Meder erblickt und die Inschrift in die Zeit des Kambyses versetzt. Dass, wenn die anderen Thatsachen nicht vorhanden wären, sich die Zeit des genannten Perserkönigs von selbst aufdrängen müsste, habe ich ausführlich in meiner "Skizze" schon im Jahre 1889 und 1890 betont. Aber wenn eine gegebene Situation in gleicher Weise in drei oder gar vier verschiedene Jahrhunderte passt, dann ist nicht sie ausschlaggebend, sondern umgekehrt: die anderen noch vorhandenen Thatsachen, und sie selbst wird zeitlich gerade durch diese Thatsachen erst bestimmbar. Also die bisherigen Einwürfe gegen das verhältnismässig hohe Alter des minäischen Reiches (vorsabäisch und bis gegen das Ende der Makaribperiode, schwerlich bis in die Zeit der "Könige von Saba" hinabreichend) gehören in den ägyptischen "Minäersarg", den wir hiermit verschliessen und verlöthen und mit der Zusatzaufschrift versehen wollen:

# קבר ונפש רדהם

womit er wieder in die wohlverdiente Gruft versenkt sei.

Im 2., bezw. 1. vorchristlichen Jahrhunderte gab es sonach in Südarabien die Reiche: Saba, Raidân, Ḥadhramôt und Ḥatabân. Meine neuen Inschriften lehren, dass Ḥatabân bald darauf durch Ḥadhramôt absorbirt wurde und vom Schauplatze der südarabischen Geschichte, in welcher es bis weit in die Minäerzeit hinaufreicht, verschwindet.

Interessant sind die wonk (Akhmûs oder Akhmâs, vielleicht Plural von Khums, schwerlich von Khamis, welcher eher wonk Khamâis, lauten würde) unserer Inschrift. So oft das Wort in den Inschriften (Halévy 478, Glaser 825 u. s. w.) vorkommt, kann es direct: "Heer", "Söldnerschaar", "Militärabtheilung", "Truppe", übersetzt werden. 1) Im vorliegenden Falle, wie in Halévy 478, werden die Akhmâs den Aš'âb ("Stämmen") vorangestellt. Sie können also nicht mit ihnen identisch sein. Ich vermuthe deshalb, dass wir in den Akhmûs fremde Söldner zu erblicken haben, ähnlich wie noch heute bei einzelnen Araberfürsten, die sich aus Schwarzen oder sonstigen Sklaven eine Hausmacht zusammenzu-

<sup>1)</sup> Arnaud XL = Glaser 411 = Glaser 1064, welche gleichfalls das Wort ງັນກົດ enthält, aber als Eigennamen oder als Zahlwort, gehört natürlich nicht hieher.

stellen pflegen, so besonders der jetzige Beherrscher Hadhramots, ähnlich den Mamlûken und den Janitscharen. Manchmal mag die Macht dieser Söldner derart angewachsen sein, dass sie die des Königs überwog. In solchem Falle wird sich der König auf seine einheimischen "Stämme" gestützt haben, was etwa gerade in unserer Inschrift dargestellt zu sein scheint. Diese Stämme waren in alter Zeit nicht lediglich Krieger und besonders Bauern, sondern zum grossen Theile wohl auch Händler und Frächter. der Uebermuth der Akhmâs wuchs, wurde daran gedacht, die Stammesaraber mehr kriegerisch zu organisiren, bis sie den Händen der fremden Söldner das Heft zu entwinden vermochten und sie in ein Verhältnis der Hörigkeit brachten. So erklärt sich vielleicht das bis auf den heutigen Tag constatirbare Vorkommen der Djîrân (Plural von Djâr "Nachbar", eigentlich wie im Hebräischen הר, Fremdling" und im Thair- oder Sehratdialekt von Tafar: djor oder ådjôr Sklave) oder Akhdâm (pl. von Khâdim, Stammesdiener), die kurzweg Ahl el Khums genannt werden, bei allen südarabischen Stämmen. Sie werden nicht als ebenbürtig erachtet und müssen allerlei nach Ansicht der Kabilen entehrende Arbeiten und Gewerbe verrichten, dürfen weder Krieg führen noch bekriegt werden etc. Ihr körperliches Aussehen verräth die verschiedenartigste Herkunft dieser Pariakaste. Manche sind ganz negerartig mit gekräuseltem Haar und aufgeworfenen Lippen, andere wieder scheinen Abkömmlinge arabischer Kriegsgefangener zu sein, rühmen sich die Könige doch so oft in ihren Inschriften, dass sie so und so viele zu Gefangenen machten und zwar aus echt südarabischen Ländern! der Name Ahl el Khums der heutigen Pariakaste hängt gewiss mit dem inschriftlichen שחמא zusammen. Wann aber ihr Herabsinken in die Kaste der Paria erfolgte, ist historisch bis jetzt nicht definitiv feststellbar, jedenfalls geraume Zeit nach unserer Inschrift, da sie noch in viel späteren Inschriften als Söldner eine ehrenvolle Rolle spielen, aber immerhin noch in vorislamischer Vielleicht lässt sich einmal, abgesehen von der nicht sehr zuverlässigen Tradition, durch eine jüngere ähnliche Inschrift wie die uns beschäftigende, der genaue Zeitpunkt der tragischen Wendung des Schicksals der einst so mächtigen Söldner bestimmen.

Nicht unerwähnt bleibe, dass man noch heute statt Ghanîma (Beute) häufig Khums ( sagt. Ahl el Khums wäre also

"erbeutete Leute, Kriegsgefangene" oder "Leute, welche die Beute zu machen, zu besorgen hatten, also Söldner". Wenn man jedoch die Rolle beachtet, welche die heutigen Djîrân im Kriege spielen - sie müssen den kämpfenden Kabilen oder Beduinen das Essen bringen, Pulver und Blei beim Laden der Flinte bereit halten, kurz im Gefechte allerlei Dienste leisten, ohne doch selbst mitkämpfen zu dürfen - so möchte man auf den Gedanken kommen, dass etwas Aehnliches schon im Alterthume bestanden haben oder angestrebt worden sein könnte, dass also der eigentliche Kämpfer, der richtige Ritter, auch seinen Bogenspanner und Köcherträger, wohl einen Sklaven, mithatte, so dass Ahl el Khums auch als "Diener der Truppe" erklärt werden könnte. Freilich darf nicht angenommen werden, dass schon die Vorfahren der heutigen Pariakaste solche Truppendiener waren. Es ist vielmehr wahrscheinlich, dass sie ursprünglich neben den Stämmen die Elite-Truppe selbst gebildet haben und erst später in die dienende Stellung herabgedrückt wurden, vielleicht gerade weil sie in ihrem Uebermuthe schliesslich einmal auf die Idee kamen, an Stelle theurer Sklaven die Stammesaraber zu so entwürdigenden Diensten zu zwingen, was seitens der mannesstolzen und immerhin zahlreicheren Kabilen eine zermalmende Reaction zur Folge hatte, vielleicht eine ähnliche, aber entscheidendere, wie sie unsere Inschrift 1359/1360 schildert. In der Inschrift Glaser 531, die unter den sabäo-raidanischen Königen Kariba-il und Damar'alî Darrâh gemeisselt wurde, also wenige Generationen nach der Vertragsinschrift, vielleicht im ersten Jahrhundert nach Chr., werden die שחמא nicht mehr aufgezählt. Es heisst dort:

עמן כל אלאלתם ואמלכם ואקולם ואשעבם וכל אנשם.

"mit allen Göttern und Königen und Fürsten und Stämmen und allen Menschen". Zwischen den Fürsten und den Stämmen würde man die Akhmâs erwarten. Aber wir können daraus doch nur schliessen, dass sie gerade damals keine Rolle spielten. So lange wir nicht eine continuirliche Reihe von Inschriften haben, welche von den Akhmâs schweigen, können wir nichts bestimmtes über den Zeitpunkt des Verschwindens dieser Kaste behaupten, zumal noch andere nichtinschriftliche Nachrichten nicht ganz übersehen werden dürfen.

Der Tradition nach nämlich sollen die Ahl el Khums gelegentlich des sagenhaften Zuges des Königs As'ad el Kâmil (Abîkarib As'ad) in das "Bilâd et Tulumât", welcher etwa um 400 angesetzt werden müsste, ihrer Würde entkleidet worden sein. Befehle des Königs entsprechend, hatten in der Finsterniss alle Krieger Steine gesammelt, nur ein Theil derselben spottete der königlichen Ansicht. Bei der Rückkehr zum Lichte fand man dann, dass die aufgelesenen Steine Gold enthielten. Nun wollten auch die Ungehorsamen ihren Antheil haben. Es kam darob zu heftigem Streit, den der König dadurch schlichtete, dass er den Leerausgegangenen ein Fünftel (Khums) der Goldbeute ausfolgte, sie aber des weiteren Waffendienstes enthob. sollen sie Ahl el Khums, Fünftelleute, heissen. Vielleicht hat uns diese Tradition in der That den Zeitpunkt der Helotisierung der Akhmâs überliefert!

Jetzt wird auch folgende Stelle Strabo's, die auf Eratosthenes zurückgeht, klar: "Nach einer anderen Eintheilung zerlegt man das ganze glückliche Arabien in Königreiche, von denen eines die Streitfähigen und die Vertheidiger aller Uebrigen enthält; ein zweites die Ackerbauern, von denen das Getreide zu den übrigen geführt wird; ein drittes diejenigen, welche sich mit den Handwerken beschäftigen; dann das Myrrhen- und Weihrauchland". Dann heisst es weiter: "Ihre Beschäftigungen gehen nicht von einem zum andern über, sondern jeder bleibt bei der des Vaters".

Offenbar sind die Streitfähigen und Vertheidiger die Akhmâs, während die Ackerbauern mit den Aš'âb (Stammesarabern) identisch sind. Von "Königreichen" kann natürlich keine Rede sein; es handelt sich ersichtlich um Kasten oder Zünfte, und nur bezüglich des Myrrhen- und Weihrauchlandes könnte man das "Königreich" gelten lassen, obzwar auch da besser an die Zunft der Aromatenhändler zu denken ist. Gegenwärtig gibt es drei Kasten: 1) die Kabilen oder Beduinen (Stammesaraber), 2) die Handelsund Gewerbsleute und 3) die Pariaklasse (Akhdâm, Djîrân, Ahl el Khums). Wie man sieht, sind die Akhmâs von der ersten Stelle an die letzte gerückt. Von den Scherifen, Heiligen und Gelehrten, also von den rein mohammedanischen Zuthaten der

Gliederung der arabischen Gesellschaft sehe ich hier natürlich ab, da sie in nachinschriftlicher Zeit entstanden sind.

Das Wort Akhmâs hat sich im Arabischen noch längere Zeit in der Bedeutung "Krieger", "Kriegsschaar", "Heer" erhalten. Ob auch arabisch בֹשׁים "tapfer sein" und hebräisch מָּבְשִׁים "tapfer", "streitfertig" direkt damit zusammenhängt, bleibe dahingestellt, obzwar es sehr wahrscheinlich ist. Natürlich hieng die Sache irgenwie mit der Zahl 5 zusammen (vielleicht ein Fünftel, das Elitefünftel, der gesammten Waffenmacht, oder weil die Söldnertruppe aus 5 Theilen bestand, oder ähnlich).

Die Inschrift Glaser 1359/1360 lehrt uns, dass zur Zeit des sabäischen Königs Kariba-îl Watar Juhan'im im ganzen Lande der Bürgerkrieg, oder richtiger eine Empörung der Söldnertruppen tobte, die nur durch das vermittelnde Eingreifen des Hamdanfürsten Jerîm Aiman beigelegt werden konnte. Dadurch aber stieg das Ansehen der Hamdanfürsten ins Ungemessene. Die Macht des Königs war gebrochen. So kann es uns nicht Wunder nehmen, wenn wir dem jüngeren Bruder Jerîm Aimans, nämlich 'Alhân, schliesslich selbst als König von Saba begegnen. Es ist nur natürlich, anzunehmen, dass er an den Descendenten des Kariba-îl Watar Juhan'im Gegner gefunden haben wird; vielleicht auch tauchten andere Prätendenten auf, deren sich 'Alhan zu erwehren hatte. Fari' Janhab, der Vater des Ilîšarh Jahdhib und des Ja-zil Bajjân, war entweder ein naher Verwandter (Sohn?) des Kariba-îl Watar Juhan'im oder ein einfacher Prätendent, der gleichfalls nicht aus der königlichen Familie stammte. Dass er ein Zeitgenosse 'Alhâns war, geht aus Glaser 891 hervor, in welcher Inschrift 'Alhâns Sohn Sa'r Autar gleichzeitig mit den beiden Söhnen des Fâri' Janhab genannt wird, alle drei als "Könige von Saba und Dû Raidân". Ich will die Inschrift, die aus Sirwah stammt und von welcher ich einen Abklatsch besitze, in Transscription mittheilen und dabei hervorheben, dass ganz besonders die Inschrift Glaser 1574, welche ähnliche Worte und Wendungen enthält, zur Ergänzung der Lücken wird herangezogen werden können.

Glaser, Abessinier.

# of. Peisone en 10,605/.

# Glaser 891:

|                                                                       | v. a. v                                              | 1  |           |
|-----------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|----|-----------|
| » due 19,228  france "2"  Marie 1 1.  Nov. 1 for  Name 20 mol. TV 29. | ארם מלך                                              | 2  |           |
|                                                                       | אועל צרוח הֿני צ · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 3  |           |
|                                                                       | אל הופיהמו אל הופיהמו אל                             | 4  |           |
|                                                                       | י י י י לא שתמלא בעמהו וחמרם                         | 5  |           |
|                                                                       | מו אלמקהו צדק בן עבדעתחר בן מ                        | 6  |           |
|                                                                       | ואשרהו אשר חרגהו בעבר מראהמ                          | 7  | 1 Over;   |
|                                                                       | אותר מלך שבא ודרידן והגבא לה                         | 8  |           |
|                                                                       | אותר מלך שבא ודרירן צרק הו שערם אותר                 | 9  | . 0       |
| Rane se'mit. TV 79.                                                   | רשר עברעתתר ואשרהו ובדת חמרהו                        | 10 | 1 ( non i |
| ·                                                                     | מ קהו וכבהו בארק חולן בכן שרק ע מדק ע                | 11 |           |
|                                                                       | ם עבר בן מוקצם מחרם בעל אועלן ול .                   | 12 |           |
|                                                                       | שערהו אלמקהו אתמרם ואפקלם ערי ארצֿהמ                 | 13 |           |
|                                                                       | ו נחל חרף ולחמרהמו אלמקהו חשי ורצו מר                | 14 |           |
|                                                                       | איהמו אלשרח יחצב ואחיהו יאזל בין מלכ                 | 15 |           |
|                                                                       | י שבא ודרירן בני פרעם ינחב מלך שבא וא                | 16 |           |
|                                                                       | קולחמו רתראום יזר בן חבב ובני ענגן ו                 | 17 |           |
|                                                                       | שעבהמו צרוח ולחרינהמו בן נצע ושצי שנאם               | 18 |           |
| 157                                                                   | בעהתר והכש ואלמקהו ובהד בעלם ובדת חמים               | 19 |           |
| ľ                                                                     | ם ובעתר שומם ורבעהמו ושמשהמו                         | 20 |           |
|                                                                       |                                                      |    |           |

Auf eine Uebersetzung, die zwar leicht, aber zusammenhanglos wäre, verzichte ich bei dem fragmentarischen Charakter der Inschrift. Nur folgende Bemerkungen gestatte ich mir:

Da Zeile 7 der Singular מראהמו "ihr Herr" und gleich darauf in Zeile 8 "[Ša'r] Autar, König von Saba und dû Raidân" folgt, so ist es klar, dass dieser damals seinen Bruder Jerîm Aiman noch nicht oder vielleicht nicht mehr zum Mitregenten hatte. Die Inschrift gehört sonach in die späteren Jahre der Regierungszeit Sa'rs. Als eigentliche Herren nennt die Inschrift in Zeile 15 die beiden Söhne des Fâri' Janhab: Ilîšarh Jahdhib und Ja-zil Bajjân, "Könige von Saba und dû Raidân". Da die Inschrift auch Ša'r den Königstitel gibt, so scheinen in dieser Zeit alle drei Könige nebeneinander regiert zu haben, ob friedlich oder feindlich, geht aus der Inschrift nicht hervor, da der Schreiber der Inschrift blos aus persönlicher Opportunität alle drei Könige genannt haben kann. Aber die Gleichzeitigkeit der Söhne des Fâri' Janhab mit den Söhnen des 'Alhân Nahfân, also auch die Gleichzeitigkeit 'Alhâns und Fari's selbst gehen unzweideutig aus dieser Inschrift hervor. 'Alhan Nahfan und Fari' Janhab waren somit Gegenkönige oder Rivalen.

Dieser Umstand macht es erklärlich, dass 'Alhân nach Bundesgenossen Umschau hielt, um sich in seiner schwierigen Stellung zu behaupten. Ganz das Gleiche wird natürlich auch sein Gegenkönig gethan haben; doch besitzen wir von diesem leider keine Inschrift, die uns über diese Verhältnisse Aufschluss gäbe, sondern nur solche Denkmäler, die sich auf seine beiden Söhne Ilîšarh Jahdhib und Ja-zil Bajjan beziehen, also immerhin schon einer späteren Zeit angehören, in der die ursprünglichen Bündnisse, Parteigruppirungen und Kämpfe nicht mehr mit voller Sicherheit erkennbar sind. Wir werden uns mit diesen späteren Nachrichten gleichwohl noch zu beschäftigen haben. Aber mit Bezug auf 'Alhân Nahfân ist die Inschrift Glaser 1076 klar genug. Erst verbündet sich 'Alhan mit dem Könige von El Habašat — das geht aus der älteren Version, in der nur von Djadarot, König von El Habašat, und nicht auch vom Könige von Hadhramôt die Rede ist - und unmittelbar darauf auch mit jenem von Hadhramôt. Meine frühere Ansicht, dass auch

unfort!

from

Salhan und Ziraran besondere vertragschliessende Fürsten seien, lasse ich mit Rücksicht auf die mir plausibler erscheinende Erklärung D. H. Müller's, dass dies die Namen der Herrscherhäuser oder der Stammburgen der sabäischen, bezw. der habasitischen Herrscher seien, fallen.

## VI.

Nun drängt sich die Frage auf, wer denn die Habasiten dieser Inschriften sind. Das Nächstliegende wäre ja, an die afrikanischen Habašiten oder Axumiten (Abessinier) zu denken. Aber dagegen sprechen gar mancherlei Umstände. Zunächst wäre es unverständlich, dass 'Alhân in Afrika Bundesgenossen gesucht hätte, während seine Gegner doch in Arabien selbst waren. Gegen arabische Gegner konnten ihm afrikanische Könige kaum wesentliche Hilfe leisten. Es ist vielmehr wahrscheinlich, dass 'Alhân seine Helfershelfer in Arabien gesucht haben wird und dann steht Habašat in Einer Linie mit dem zweifellos arabischen Hadhramôt. Sodann aber spricht auch die Abfassungszeit der Inschrift, selbst wenn wir das niedrigste Datum gelten lassen, gegen einen afrikanischen Wohnsitz unserer Habašat. Wir haben gesehen, dass die Inschrift spätestens in die erste Hälfte des ersten vorchristlichen Jahrhunderts fällt, dass sie aber bedeutend älter sein kann. Um diese Zeit aber können wir im axumitischen (abessinischen) Afrika kein Reich annehmen; denn an den Küsten von Nordsomaliland über das heutige Musawwa' nach Norden herrschte, besonders im 3. und im 2. vorchr. Jahrhundert, der Einfluss der Ptolemäer vor, und keiner der Autoren vor dem Verfasser des Periplus Maris Erythraei gibt uns auch nur die bescheidenste Nachricht von der Existenz eines selbständigen Reiches in jenen Erst Basile (siehe "Ausland" 1891 Seite 45 ff.), der seinen Periplus Maris Erythraei zwischen 56 und 67 nach Christo schrieb, kennt ein Reichlein der Axumiten, das somit irgendwann in der Zwischenzeit, wahrscheinlich um Christi Geburt, oder höchstens wenige Jahrzehnte, sagen wir sogar: vielleicht ein halbes Jahrhundert, vorher gegründet worden ist. Ebenso ist das meroitische Volk, das bei den südarabischen und axumitischen Völkerschaften sehr gut als das habešitische bezeichnet werden konnte.

schon der grossen Entfernung wegen ausgeschlossen, wenn auch die Zeit nicht gerade dagegen sprechen würde. Jedenfalls war damals das meroitische Reich bereits im Verfall begriffen und das axumitische im günstigsten Falle, wenn nämlich überhaupt schon vorhanden, erst im Anfangsstadium des Aufschwunges, beide also nicht eigentlich bündnissfähig, selbst nicht in Afrika.

Viel ungezwungener jedoch erklärt sich die Sache, wenn wir. gleich Hadhramot, auch die Habasiten unserer Inschrift in Arabien ansetzen. Und da gibt uns die Inschrift selbst einen Fingerzeig, wo wir sie zu suchen haben. Die ältere Version der Inschrift gibt Kunde von einem Bündnis des Sabäerkönigs mit dem Könige von El Habašat. In der jüngeren (ausführlicheren) Recension aber heisst es wörtlich: "und sie dankten (Gott), dass ihr Bündnis mit dem Könige von El Habašat perfect geworden, weil sich (offenbar in Folge davon) vollzog ihr Bündnis mit Jeda'-ab Ghailân, König von Hadhramôt, vor dieser Widmung". Dieser Wortlaut zeigt klar, dass das eine Bündnis eine kulpt, Folge des andern war. Der König von Hadhramôt muss also Grund gehabt haben, einem Vertrage, den der König von El Habašat abgeschlossen hatte, schleunigst beizutreten. Dieser Grund kann nur in der unmittelbaren Nachbarschaft zum habašitischen Reiche gelegen sein, oder besser: in der geographischen Lage Wenn wir nämlich annehmen, dass Hadhramôt zwischen El Habašat und Saba lag, dann war der König von Hadhramôt genöthigt, der Dritte im Bunde zu werden, weil er sonst Gefahr lief, von zwei Seiten bedroht zu werden. Auch der Wortlaut der Inschrift legt es uns nahe, Habašat in Arabien zu suchen. Wenn es dort heisst: "Und aus Dank dafür, dass Gesandte schickte und sich in seinem Interesse veranlasst fühlte mu fusik.

Djadarot, König von El Hahašat ein Bündnis mit ihm (Jan E. Djadarot, König von El Habašat, ein Bündnis mit ihm (dem Könige von Habašat) zu verlangen", so muss auch Djadarot von einem mächtigen Feinde bedroht gewesen sein, und dieser ist sofort zu erkennen, wenn wir Habašat als identisch mit dem arabischen Weihrauchlande betrachten; denn aus dem Periplus Maris Erythraei geht hervor, dass in der Mitte des 1. Jahrhunderts n. Chr. die Parther oder Arsaciden das südostarabische Gebiet bis in die Nähe von Hâsik besassen. Das Vorrücken in Südostarabien muss aber lange zuvor begonnen haben, als das Arsacidenreich noch

in Kraft und Blüte stand. Vielleicht, ja wahrscheinlich, begann das gerade zu Djadarot's Zeit. Djadarot, hart bedrängt, musste also "im eigenen Interesse" auf mächtige Bundesgenossen bedacht sein. Die geeignetsten waren Saba und Hadhramôt, ersteres wegen seiner Stärke, Hadhramôt infolge seiner unmittelbaren Nachbarschaft. Die politische Situation gebietet uns also, Djadarot als einen südarabischen Potentaten aufzufassen. That besitzen wir Nachrichten über das Vorhandensein eines Volkes der Habaschiten in jenen Regionen. Pausanias, der zur Zeit Hadrians und der Antonine, also irgendwann zwischen 117 und 180 n. Chr., ausser europäischen Ländern auch Asien bereiste und Bücher schrieb, die sich etwa auf das dritte, vierte und vielleicht noch auf das fünfte Jahrzehnt des 2. Jahrhunderts beziehen - denn in seinen älteren Jahren wird er kaum noch die beschwerliche Reisethätigkeit ausgeübt haben - kennt am tiefen Busen des Erythräermeeres ein den Aethiopen gehöriges Inselland Abasa (νήσους "Αβασαν καὶ Σακαίαν, siehe Pausanias de Situ Graeciae ed. I. Bekker. Eliaca VI 26,9 in Karl Ritter's Vergleichender Erdkunde von Arabien I, 321). Abasa ist ersichtlich הבשה. und in den gleich dabei genannten Saken ist unschwer der Name der Asachae des Bion bei Plinius VI, § 191 wiederzuerkennen, die fünf Tagereisen weit vom Meere im axumitischen Abessinien lebten, und Oppidum Sacae desselben Autors (VI, § 172ff.). Auf den ersten Blick könnte es scheinen, dass diese beiden Namen auf gar kein anderes Land weisen, als auf das afrikanische Abessinien, wo des Bion und Plinius' Völker wohnten. Allein Abessinien kann nicht als ein Inselland bezeichnet werden, da es vielmehr ein Binnenland und noch dazu ein sehr gebirgiges Binnenland ist. Ausserdem haben wir schon oben gesehen, dass gerade die Namen der Orte und Völkerschaften Abessiniens von gar verschiedenen Theilen Arabiens herübergenommen wurden. Für die Asachae habe ich schon oben ausgeführt, dass ich in diesem Namen das südarabische Hâsik erblicke, gleichviel ob man Hâsik (verderbte Vulgäraussprache Hâsek, Hâsk oder Hâsak) oder den Plural Ahsâk zu Grunde legen will. Der Name der Saken geht natürlich auf Ahsâk, abgekürzt Hsâk, zurück, da das arabische h (17) bei Griechen und Römern nicht zum Ausdruck kommen konnte. Genau in dieselbe Gegend versetzt auch

Ptolemäus seine Askitäer, unter denen er die Hâsikiten, die Bewohner der Gegend von Hasik, versteht. Aber gerade bei Hasik haben wir Alles, was dem Wortlaute der Nachricht des Pausanias entspricht. Dort haben wir den tiefen Busen des Erythräermeeres, nämlich entweder den Golf von Aden, in seiner Ausdehnung bis Sokotrâ, oder besser: die Mondsbucht zwischen Ras Fartak und Mirbât, oder noch besser: die Khurian-Murian-Bucht. Dort haben wir auch ein passendes Inselland, nämlich die Inselgruppe von Khurian-Murian, dann Maşîra und Sokotrâ nebst dem noch heutzutage sprachlich dazu gehörigen Küstengebiet von Mahra. Diese Gegend kennen nicht nur die alten Autoren, so besonders der Verfasser des Periplus, als nicht arabisches Land, sondern auch in den späteren Jahrhunderten bis auf den heutigen Tag ist jener Theil der südarabischen Küste als einer ganz eigenthümlichen Bevölkerung: den Mahra, gehörend, bekannt geblieben. Nach Ibn Mudjawir bewohnten die Mahrastämme nicht blos die Gebirge von Tafâr und die Insel Sokoţrâ, sondern auch noch die sehr entfernte Insel Masîra. Der weit ältere Hamdânî (4. Jahrhundert der Hidjra) kennt sie gleichfalls auf der Insel Sokotra und an der Küste des Ghubb el Kamar, ohne aber die Grenzen ihrer Wohnsitze nach Osten oder Westen anzugeben. Als ihren damaligen Hauptort bezeichnet er El As'â الأسعاء und gibt die Lage dieser Stadt 16º 32' nördl. Breite und 4º östl. von Šibâm Hadhramôt an, was uns in die Gegend etwa von Damkôt bis Râs Dharbat 'Alî führt, also ziemlich genau in die Mitte des heutigen mahritischen Gesammtküstenstriches und sehr weit westlich von Tafar. sind die Mahra den anderen arabischen Geographen wohlbekannt. Nach Ibn Mudjawir sollen sie sich Sahra genannt haben. Heute gibt es drei verschiedene Abtheilungen von Mahrastämmen: die östliche nennt sich Šehrat¹) (wohl identisch mit dem Sahra des Ibn Mudjawir) oder Thair und hat, meinen Informationen zufolge, die Küste inne von Râs Nûs (55° 17' östl. v. Gr.), nach anderem Gewährsmann sogar von der Insel Maşîra, bis zum Râs

<sup>1)</sup> Dieses S ist an der rechtsseitigen Zahnreihe auszusprechen, also zum rechten Mundwinkel hinaus und ist nicht von einem gleichfalls an derselben Stelle articulirten 😀 zu unterscheiden. Etymologisch jedoch ist es 觉.

Dharbat 'Alî (53° 3' östl. v. Gr.), die westliche, gegenwärtig speciell Mahra genannt, reicht vom Rås Dharbat 'Alt bis nach Seihût (51° 12' östl. v. Gr.), während die dritte Gruppe Sokotrâ bewohnt. Die drei Dialecte dieses Volkselementes, untereinander nicht unbedeutend verschieden, haben nur äusserst wenig Aehnlichkeit mit dem Arabischen, zeigen aber, wie Hommel behauptet hat, zu gewissen Dialecten des heutigen Abessinien, so besonders zu dem Amharischen, eine gewisse Verwandtschaft. Wenn wir nun erfahren, es habe irgendwo in Arabien ein Land Abasa gegeben, so werden wir von vornherein an die mahritischen Districte denken, zumal es in diesem interessanten Gebiete zahlreiche Ruinen aus längst vergangenen Zeiten gibt. Dorthin gehört also das Inselland Abasa des Pausanias so gut wie desselben Autors Saken. Aber gerade wie für die Saken bestätigt auch wieder Ptolemäus, dass nur in jener Gegend Abasa gesucht werden darf; denn er kennt hier eine Abissa Polis, deren Namen ebenso wie des Pausanias Abasa aus חבשת entstanden ist. Ich habe mich über diese Verhältnisse sehr eingehend im II. Bande meiner "Skizze der Geschichte und Geographie Arabiens" bei der Erläuterung der Angaben des Ptolemäus und des Periplus geäussert, brauche das also hier nicht zu wiederholen. Ich halte also für erwiesen, dass es in alter Zeit in Arabien ein Land Habasat gegeben hat. Wo es lag, wissen wir schon aus dem Angeführten beiläufig. Genauer bestimmt es uns Stephanus Byzant., der die Nachricht des Uranius überliefert (siehe Karl Ritter, Arabien I, 321 und Mordtmann und Müller: Sabäische Denkmäler 40):

"Uranius sagt im dritten Buch der Arabica: Auf die Sabäer folgen die Hadramotiter, Abasener".

Das sagt klar genug, dass die Abasener östlich von Ḥadhramôt sassen, also in Mahra.

Wenn es bei Steph. Byz. dann weiter heisst: "ihr Land (das Land der Abasener) bringe Myrrhe, Osson, Weihrauch und Karpathum (κέφπαθον oder κάφπασον) hervor und man baue daselbst die rothe Pflanze, welche der Farbe der tyrischen Purpurschnecke zu vergleichen ist", so weist dies abermals auf die Weihrauchregion, also auf Mahra hin, nicht, wie die Herren Mordtmann und Müller an der angezogenen Stelle meinen, auf das Land Mad-hidj der arabischen Autoren; denn Weihrauch kommt in Mad-hidj gar

nicht vor, Myrrhe wenig oder gar keine, und Karpathum, gleichviel ob man es mit Ritter durch Baumwolle oder mit Mordtmann und Müller als تبفقة, Zimmetrinde, erklärt, wenn möglich noch weniger als beide bereits genannten Artikel. Allerdings gilt mit Bezug auf die Zimmetrinde dasselbe auch für die Südküste Arabiens; wenn wir das Wort aber mit Ritter von Sanskrit "Karpas", "Baumwolle", ableiten, dann passt gerade die südliche Gegend sehr gut, weil dort die Baumwollindustrie, so in Hadhramôt noch heute, auch trotz der übermächtigen indischen Concurrenz, in vollem Schwunge ist. Ob dann Osson nicht etwa die Indigopflanze vorstellt? Diese (heute Nil genannt) gedeiht nämlich nicht nur in der Tihâma Jemens, sondern auch von Baihân bis Hadhramôt, und in alter Zeit, als das Land noch nicht verwildert war, ganz gewiss auch im angränzenden Mahra. Fast ganz Jemen wird mit dem schmierigen, abfärbenden Blau aus Hadhramôt und angrenzenden Districten überschwemmt. Die röthliche Pflanze der Abasener könnte das Wars sein, muss es aber nicht, da es mehrere Färbepflanzen in Jemen gibt und gewiss auch so in Mahra.

Das mahritische Reich Habašat in Arabien ist aber gewiss älter als die bis jetzt besprochenen Nachrichten des Pausanias, Ptolemäus und Uranius, welche zwar von einem Lande der Abasener, bezw. von einer Stadt Abissa, aber nicht von König und Reich berichten. Es muss aber auch noch vor die Zeit des Periplus Maris Erythraei (verfasst von Basile zwischen 56 und 67 n. Chr.) gehören, denn der Verfasser dieses Periplus rechnet gerade die habaschitische Gegend ebenso wie Hadhramot zum "Weihrauchland", dessen König Eleasos er uns glücklicherweise Dieser Eleasos aber ist inschriftlich bezeugt als König von Hadhramôt für's Jahr 29 n. Chr. Es kann also zur Zeit der Reisen des Verfassers des Periplus kein selbstständiges Ḥabašat mehr gegeben haben, sondern dasselbe war vielmehr bereits dem Königreiche Hadhramôt einverleibt worden, und zwar irgendwann zwischen der Zeit des Sabäerkönigs 'Alhan Nahfan und des Periplus. Wenn wir nicht annehmen wollen, dass der Name Habašat in Arabien mit dem Untergange des Reiches überhaupt als officieller Name verschwindet, dann müssten wir erwarten, dass nach der Einver-

leibung Habašats die Könige von Hadhramôt ihrem alten Titel auch noch eine auf Habašat bezügliche Bezeichnung hinzufügten. In diesem Falle wäre, da Ilî'azzu Jalîţ (אלעז ילט) im Jahre 29 n. Chr. lediglich "König von Hadhramôt" heisst, damals (29 n. Chr.) Habašat noch selbständig gewesen, so dass die Einverleibung erst zwischen 29 und der Zeit des Periplus, also etwa um 45 n. Chr. erfolgt sein könnte, selbstverständlich unter der Regierung desselben Ilî'azzu Jalîţ, den ja noch der Periplus als König kennt. Aber wir können über diesen Zeitpunkt und über den muthmasslichen erweiterten Königstitel nichts vollkommen Bestimmtes sagen, weil wir aus jener Zeit fast gar keinen König von Hadhramôt inschriftlich kennen und weil uns aus dem eigentlichen Habašat (Mahra und angränzende Districte) überhaupt noch keine Inschrift vorliegt. Diese Zeitbestimmung scheint indess von anderer Seite bestätigt zu werden. Isidorus von Spasinucharax, der ein Zeitgenosse des Kaisers Augustus war, also wohl kurz vor oder um Christi Geburt geschrieben haben wird, nennt nämlich einen Fürsten der Omaniten im Aromatenlande, Goaisos (Tóaisos). Unter den Omaniten haben wir für die damalige Zeit, wie aus dem Periplus Maris Erythraei und aus Ptolemäus hervorgeht, hauptsächlich, vielleicht ausschliesslich die Bewohner der Weihrauchregion zu verstehen; denn Periplus § 32 heisst es: "Nach dem Syagros(-vorgebirge) folgt unmittelbar ein Busen, der sich tief in das Festland erstreckt, Omana, dessen Durchschiffung 600 Stadien beträgt und nach ihm (also nach Osten hin) hohe, felsige und steil abfallende Berge, wo Menschen in Höhlen wohnen auf weitere 500 Stadien, und nach diesen (also noch weiter östlich) ein für den sachalitischen Weihrauch zum Stapelplatz erklärter Landungsplatz, der Moscha genannte Hafen". Das ist etwa die Küste östlich vom Rås el Kelb bis Tafår. Die Bucht Omana ist ersichtlich im Ghubb el Kamar, oder genauer in der grossen Bucht zwischen Ras Fartak und Mirbat gelegen. Streng genommen heisst im Periplus diese grosse Bucht der sachalitische Golf und bildet Omana blos irgend einen Theil davon; aber darüber, in welcher Gegend wir ihn zu suchen haben, kann nicht der leiseste Zweifel obwalten: in der arabischen Weihrauchregion. Moscha kann kaum anderswo gelegen sein als in der Nähe von Tafår, wenn es nicht am Ende gar mit diesem identisch ist oder seinen Hafen vorstellt. Ptolemäus kennt an dieser Küste einen Ormanofluss westlich von Tafar und ein Omanon Emporion westlich von der Mündung des Ormanoflusses. Es bedarf keiner speciellen Betonung, dass statt Ormano Omano zu lesen ist, dass also Fluss und Emporium ihren Namen von der Omanabucht des Periplus oder umgekehrt erhalten haben. war somit nichts anderes als ein Fürst oder König des Weihrauchlandes, vielleicht Herrscher nur noch eines Theiles dieses Gebietes. Immerhin war sein Land noch nicht mit Hadhramôt vereinigt. Da dieses auch im Jahre 29 n. Chr. unter Ilî'azzu Jalît noch nicht der Fall war, wohl aber zur Zeit des Periplus unter demselben hadhramitischen König Ilî'azzu Jalîţ, so wird die Einverleibung, wie bereits oben bemerkt, irgendwann zwischen 29 n. Chr. und 56 n. Chr., also etwa um 45, stattgefunden haben. Sonach war Goaisos einer der letzten Könige Weihrauchlandes. Goaisos war Zeitgenosse des von Spasinucharax und hat ein Alter von 115 Jahren erreicht. Da Isidorus, offenbar nach dem Tode des Goaisos, dieses selbst berichtet, so dürfte Goaisos' Regierungszeit einen grossen Theil des ersten vorchristlichen Jahrhunderts ausgefüllt haben, wenigstens dessen ganze zweite Hälfte. Vielleicht war er der directe, jedenfalls aber einer der nächsten Nachfolger des Djadarot. Isidor schrieb zur Zeit des Kaisers Augustus, also zwischen 30 v. Chr. und 14 n. Chr. Von da die 115 Lebensjahre des Goaisos — als Isidorus schrieb, war Goaisos' Tod gewiss noch nicht lange erfolgt — zurückgerechnet, erhalten wir als Geburtsjahr dieses Königs irgend eines der Jahre zwischen 145 und 101 v. Chr., letzteres als die späteste Möglichkeit. War er ein Sohn des Djadarot, dann müsste dieser spätestens 126 v. Chr., frühestens aber 170 v. Chr., im Mittel also um 148, geboren sein, könnte also, wenn wir ihm 70 Lebensjahre zumessen, bis 100, bezw. spätestens bis 56 v. Chr., im Mittel bis etwa 78, regiert haben, so dass der Beginn seiner Regierung etwa in die Zeit zwischen 145 und 101, im Mittel also aufs Jahr 123, fiele, sonach die muthmassliche mittlere Regierungszeit Djadarot's etwa von 123 bis 78 v. Chr., was zu den anderen chronologischen Ansätzen genügend gut stimmen würde. Die allmähliche Gründung der habasitischen (axumitischen) Herrschaft in Afrika scheint noch zur Regierungszeit des

Goaisos oder höchstens kurz nach seinem Tode, jedenfalls aber längere Zeit vor 45 n. Chr. stattgefunden zu haben. Ob der Name Goaisos nicht irgendwie zusammenhängt mit 70%, Ge'ez, etwa in trotz des kurzen 0 und des 1%, dem ein griechisches 0, das im Arabischen mit in transscribirt werden muss, im Allgemeinen nicht entspricht? Ich umschrieb das 0 hier gleichwohl mit in weil am Ende eines Wortes ( $\Gamma \delta a \iota s$ ) der Unterschied zwischen in und in nicht so hervortritt, wie etwa am Beginn einer Silbe.

Der Periplus spricht lediglich von einem "Weihrauchlande", statt von einem erweiterten Hadhramôt, dessen König er doch nennt. Der Verfasser scheint noch "Habasat" oder vielleicht "Land der Atjûb" gehört und die wahre Bedeutung der Worte Habašat und Atjûb gekannt zu haben, sonst hätte er, wie die alten Griechen, von "Aethiopien" gesprochen, welcher Name, ähnlich wie Ḥabašat, wie ich oben zu zeigen versuchte, gleichfalls "Weihrauchland" bedeutet und aus Aţjûb (Plural von ţîb שיב "Räucherwerk") entstanden sein dürfte. Für ihn waren also Hadhramôt und Mahra das "Weihrauchland", was botanisch übrigens den Thatsachen entsprochen haben mag. Als Kaufmann interessirte ihn das Hauptproduct der Gegend mehr als ihr politischer Zustand und er unterlässt es deshalb, den politischen Namen (damals Ḥadhramôt) zu erwähnen. Vielleicht übrigens hörte er irgendwo an der Küste Mahras, dass das Land, in welchem er sich gerade befände und das unter Eleazos stünde, Habašat hiesse und gab statt dieses Namens die einfache Uebersetzung "Weihrauchland" wieder, die er auf das ganze Reich des Eleazos bezog. Das ist sogar das Wahrscheinlichste.

Auch in den axumitischen Inschriften des vierten nachchristlichen Jahrhunderts wird dieselbe Gegend als Ḥabašat
und in der griechischen Uebersetzung als Aethiopien bezeichnet.
Schon im Jahre 1889, als ich zum ersten Male (im ersten Hefte
meiner "Skizze der Geschichte Arabiens", S. 89) feststellte, dass
die Ḥabašat der uns beschäftigenden Inschrift "in Mahra und
der daran östlich anstossenden Gegend, sowie auf den
dazu gehörigen Inseln Sokoţrâ, Khurian-Murian u. s. w."
zu suchen sind, wies ich (Skizze I, 35 ff.) darauf hin, dass im
griechischen Titel des Aizanas — ein anderer Titel lag nicht

vor - des Königs der Axumiten und der Himjaren und Raidans und der Aethiopier und der Sabäer und Salehêne's und Tiamo's und der Bugaiten und Kasu's" "die Aethiopen" nicht blos in Afrika, sondern auch in Arabien localisirt werden müssen. sagte dort (S. 36) wörtlich: "Was sind nun die "Aethiopen" des Königstitels, die so mitten zwischen arabischen Ländern und Stämmen genannt werden? Ich vermuthe, dass sie die Habâša, d. i. die Abaseni sind in griechischer Bezeichnungsweise, und zwar alle Abaseni, die von Arabien (in Mahra) sowohl als die afrikanischen, also auch die im Somalilande und in Azania, ganz wie Dillmann". Das "ganz wie Dillmann" bezieht sich nur auf das Somaliland und Azania, da Dillmann nur diese Landstriche, nicht Mahra, unter Aethiopien versteht. Ebenso betonte ich damals, dass auch noch Hadhramot zu den "Aethiopen" des axumitischen Königstitels gehört haben muss, da im Königstitel ähnlich wie im Periplus blos die allgemeine Bezeichnung beider Länder: Mahras und Hadhramôts, nämlich "Aethiopenland", d. h. "Aromatenland" Verwendung fand. Wie musste ich nun freudig überrascht sein, als fünf Jahre später D. H. Müller in seinen "Epigraphischen Denkmälern aus Abessinien" einen Abklatsch der bis dahin unbekannten axumitischen Uebersetzung der griechischen Aizanasinschrift veröffentlichte und ich zu meinem Erstaunen die "Aethiopen" des griechischen Textes, ganz wie ich es Jahre vorher erschlossen hatte, durch Habašat הבשת wiedergegeben fand!

Jetzt, da wir wissen, dass Ḥabašat, so gut wie Aethiopien, eine Bezeichnung ist, die von den Aromaten herrührt, können wir getrost behaupten, dass diese Bezeichnungen, insoweit sie von den Südländern selbst verwendet wurden, sich hauptsächlich auf die Weihrauchregion bezogen, also auf das arabische Mahra oder Tafârien und auf das somalische Weihrauchland und die Inseln des dortigen Meeres, hauptsächlich Sokoţrâ, Khurian-Murian u. s. w. Das uralte Ḥbstî (= Ḥabašat) der Aegypter, das als älterer Name für Pwent gedeutet wird (siehe oben), ist also doch wohl nichts Anderes, als die schon im zweiten Jahrtausend vor Christo üblich oder wenigstens bekannt gewesene allgemeine Bezeichnung jener Aromatenländer überhaupt, die sich bis in die nachchristliche Zeit erhalten hat, neben den eigentlichen Ländernamen.

Digitized by Google

2

Wenn wir in der griechischen Aduleinschrift lesen, dass ihr unbekannter Verfasser seine Eroberungen im Westen bis Aethiopien und Kasu - so lese ich statt Sasu - ausgedehnt habe, so würde auch hier, falls wir das axumitische Original der Inschrift fänden, Aethiopien durch Habašat wiedergegeben sein. Das will aber nichts weiter sagen, als dass auch ein Theil des ehemals meroitischen Reiches - dort ist nämlich wie das Kasu so auch das Aethiopien der Adulisinschrift zu localisiren als ein Aromatenland betrachtet wurde oder dass schon in alter Zeit Habašiten, d. i. Aromatenleute dort festen Fuss gefasst haben. Es ist sogar wahrscheinlich, dass die Einwohner des alten Aethiopenreiches am oberen Nil von ihrer Beschäftigung, ihrem Handel oder von der vielen Verwendung der Aromaten in ihrem Culte gleichfalls Habašiten oder Atjûb hiessen und dass von dort aus der -Name "Aethiopier" zuerst und zwar schon in der ersten Hälfte des ersten vorchristlichen Jahrtausends via Aegypten zu den Griechen kam. Erst etwa im 5. Jahrhundert n. Chr. mag der Name auf die axumitischen Abessinier beschränkt worden sein, die denn auch in der Gegenwart allein den Namen Abessinier (Habašiten) oder Aethiopen führen. Ich erinnere wegen dieses Vorkommens des Namens der Aethiopen oder Habasiten in Arabien, in Abessinien und noch weiter landeinwärts bis nach Meroe nochmals an das, was ich mit Bezug auf die Asachae des Bion bemerkte und auf das, was ich über das Einsickern des südarabischen Völkerelements in die Nilländer schon für das erste vorchristliche Jahrtausend feststellte. Diese südarabischen Einwanderer, zum grossen Theile aus Mahra, aber auch aus zahlreichen anderen Gegenden Südarabiens, haben schon in alter Zeit den Aromatenhandel und mit ihm den Namen Habašat oder Aethiopen nach dem nilotischen Afrika gebracht, und wer weiss, ob nicht auch schon die Gründer des alten Aethiopenreiches von Napata Südaraber waren. Freilich wird man einwenden können, dass ja auch der umgekehrte Fall denkbar sei, dass nämlich bei den commerciellen und vielleicht auch politischen Wechselbeziehungen, die zwischen den alten Niläthiopen und den Bewohnern der (somalischen und arabischen) Weihrauchregion bestanden, die habaschitische Reichsgründung in Arabien von afrikanischen Aethiopen ausgegangen sein könnte; denn von diesen wissen wir aus der

Geschichte, dass sie fast das ganze erste vorchristliche Jahrtausend hindurch König und Reich hatten, zuerst in Napata, dann in Meroe. Allein da bewegen wir uns, so lange keine Inschriften vorliegen, auf ganz unsicherem Boden; denn kein Denkmal, keine Ueberlieferung lehrt uns, wie weit sich die Macht und die Beziehungen jener Niläthiopen nach Süden hin, nach Südosten und nach Osten erstreckten. Das festzustellen, bleibt der zukünftigen Forschung vorbehalten. Es wäre überaus interessant, wenn sich definitiv herausstellen würde, dass das habašitische Reich in Arabien und dann die früheren habašitischen Reiche in Afrika, wie endlich das jetzige abessinische Reich nichts Anderes seien als Glieder einer und derselben Kette. Aber auch dann wäre noch nichts gewonnen mit Bezug auf die eigentliche Herkunft der Aethiopen. Diese verliert sich im Dunkel der Vorzeit. Was wir darüber sagen können (siehe darüber "Skizze" II, S. 327 ff.) sind lediglich wohlbegründete Hypothesen und Vermuthungen, keine stringenten Beweise. Immerhin aber können wir uns darauf stützen, dass Alles für die Richtung dieser Völkerwanderungen von Arabien nach Afrika spricht, und nichts für die umgekehrte Richtung.

Wie gross die Ausdehnung des habasitischen Reiches des Königs Djadarot war, lässt sich auch nicht annähernd bestimmen, da nur die Westgränze, nämlich gegen Hadhramôt hin, bekannt ist. Ob die Küste Ostafrikas, die wir im Periplus und in späteren Schriften als Azania bezeichnet finden, zu seinem Reiche gehörte oder schon damals zu einem andern der südarabischen Staaten, lässt sich nicht ausmachen. Wir werden aber gleichwohl annehmen müssen, dass schon damals lebhafte Beziehungen zu Afrika bestanden, deren Anfänge ja nach Allem, was ich beigebracht habe, bedeutend höher in's Alterthum hinaufreichen; denn das axumitische Habašitenreich ist gewiss nicht plötzlich gegründet worden. Kleine südarabische Niederlassungen haben dort seit jeher existirt, und als dann die Macht der Ptolomäer in jenen Regionen nicht mehr zu fürchten war, mögen die Habasiten, vielleicht in Arabien durch uns noch verhüllte Ereignisse, wahrscheinlich seitens der Arsaciden, gedrängt, ihren Schwerpunkt nach Axum verlegt haben und zwar ganz allmählig, so dass es den gleichzeitigen Autoren nicht besonders auffiel.

Im vierten, fünften und sechsten Jahrhundert n. Chr. bildete das südarabische Weihrauchland wahrscheinlich einen Theil Hadhramôts, ähnlich wie zur Zeit des Periplus, nur dass in dieser späteren Zeit die Provinz Hadhramôt einen grösseren Umfang hatte als im ersten Jahrhundert das Königreich Hadhramôt, da noch ein Theil der heutigen Südwestküste 'Omâns dazu gehört haben dürfte. Der Titel der südarabischen Könige vom 4. Jahrhundert ab, welcher lautete: "König von Saba, Raidan, Hadhramôt und ימנח später noch mit dem Zusatze: "und ihrer Araber im Gebirge und in der Tihâmat" muss nämlich doch anders erklärt werden als ich diess bisher gethan, indem ich ימנח mit dem eigentlichen (südlichen) Jemen und in Folge davon mit dem Himjarenlande identificirte. ימנח muss der Aufzählungsweise nach vielmehr östlich von der (erweiterten) Provinz Hadhramôt gelegen sein, da schon Saba und Raidân die Gegenden des gesammten Jemen bezeichnen. Wenn wir aber aus den Kirchenschriftstellern ersehen, dass um die Mitte des 4. Jahrhunderts der Herrscher von Südarabien in der Lage war, einem christlichen Delegaten (Theopilus) den Bau einer Kirche in Hormuz zu gestatten, so müssen wir schliessen, dass eine der Provinzen ganz 'Omân und wohl auch anliegende Districte am persischen Golf umfasste. Das kann aber nur ימנח sein. Der Ausdruck ist aus den Inschriften in der Bedeutung "Jemen" nicht bekannt, da das ימנה in Halévy 535 gewiss ein anderes Land bezeichnet. das Wort als Jemnat, dann erklärt es sich als das "Rechtsliegende", lesen wir es Jemânat, dann könnte es die ursprüngliche Form des späteren Namens Jemâmat (يمامة) sein. Jedenfalls war es eine grosse Provinz, wie schon aus der Kirchenbaunotiz hervorgeht. Wenn wir ihr nicht eine gar zu grosse Ausdehnung geben wollen, dann müssen wir nothwendig einen Theil Südwestomans noch zu Hadhramôt schlagen, so dass dieses damals umfangreicher war als im 1. Jahrhundert. Die Namen "Jemen" und "Jemâma" scheinen nicht vormohammedanisch zu sein, und insbesondere der erste war zu Zeiten von sehr schwankendem Umfange. Bezeichnen doch manche arabische Autoren ganz Südarabien, 'Omân mit inbegriffen, also mehr als die Hälfte von ganz Arabien, als "Jemen"! Es ist also immerhin denkbar, dass das inschriftliche ימנח den Osten und Südosten der Halbinsel bedeutete und dass es erst

später in der Form Jemen (מימן) an der Südwestecke der Halbinsel haften blieb. Das hebräische Taiman (מימן) scheint jedenfalls älter zu sein, als das arabische "Jemen", und ob es mit diesem identisch ist, ist sehr fraglich, wenngleich es auch das "Rechtsliegende", das "Südland" bedeutet.

Nun wäre es geboten, über das arabische Habaschitenland auch einige eingehende geographische Mittheilungen zu machen. Da jedoch diese Abhandlung lediglich historische Zwecke verfolgt, so unterlasse ich das, zumal ich das eigentliche geographische und sprachliche Material, das ich über diese interessanten und noch fast unerforschten Gegenden zu sammeln in der Lage war, anderen Specialpublicationen vorbehalten möchte. Uebrigens habe ich darüber schon oben und früher im II. Bande meiner "Skizze der Geschichte und Geographie Arabiens" gehandelt, besonders über die Angaben des Plinius, Ptolemäus und des Periplus Maris Erythraei (siehe Skizze II, 93 ff., 176-186, 220-222, 246, 290 bis 295 und andere Stellen), ferner in der Zeitschrift: "Das Ausland", Jahrg. 1890 und 1891, auf welche Stellen ich hiermit ausdrücklich verweise. Nur folgende Bemerkungen seien nachträglich noch hinzugefügt:

Plinius kennt an dieser südlichen Küste die Aelamiter und die Chaculater, die ich als 'Ailamiter (עילם) und Ḥakkili erklärte. Die ersteren glaube ich jetzt auch in des Ptolemäus Θιαλήμαθ wiederzuerkennen, deren Dorf er unweit westlich vom Hafen Moscha ansetzt. Obzwar alle Handschriften das  $\Theta$  haben, stehe ich dennoch nicht an, Οιαλήμαθ zu lesen, worin ich عمالية = 'Ajâlimat, Plural von عَيْلَة oder عَيْلَة, 'Ailam oder 'Ailamat, erblicke. Der Laut des ¿ (y) wird von den Alten häufig durch O wiedergegeben, selbst wenn er den Vocal a besitzt, z. B. Oaditae für 'Ad (عاد). Trifft diese Emendation zu, dann haben wir an dieser Küste schon zur Zeit des Plinius oder besser: seiner Quellen, die beträchtlich älter sind, 'Ailamiter, d. h. Parther oder Arsaciden, die uns für die Mitte des 1. Jahrhunderts übrigens auch der Periplus bestätigt. Wir könnten somit immerhin sagen, die persische Herrschaft über diese südarabische Region hat schon längere Zeit vor dem Periplus und vor Plinius begonnen, womit wir doch mindestens bis an den Anfang des ersten christlichen Jahrhunderts Glaser, Abessinier. 7

Digitized by Google

kommen, was zu meinem Ansatz der muthmasslichen Zeit des Königs Djadarot und zu der des Goaisos gut stimmen würde. Ein habašitisches Reich in dieser Gegend kennen Plinius und seine (älteren) Quellen nicht, weil es damals längst nicht mehr existirte. Des Plinius Chaculatae habe ich zwar als Hakkili erklärt. Wir können aber, ohne an der Oertlichkeit etwas zu ändern, die Lesung zu Sachulatae emendiren, wodurch wir eine volle Uebereinstimmung mit dem Periplus und mit Ptolemäus erhalten, die hier einen sachalitischen Golf, bezw. eine sachalitische Völkerschaft, kennen. Geographisch läuft das, wie bemerkt, auf dasselbe hinaus.

Wenn D. H. Müller Recht hat mit seiner Vermuthung, dass in unserer Inschrift Zirârân (זררן) die Hauptstadt oder die Stammburg der habašitischen Könige ist (wie Salhin die der Sabäerkönige), dann muss dieser Ort irgendwo in der Weihrauchgegend gelegen sein. Vielleicht liegt er bei oder ist identisch mit Tafâr oder mit Abissa Polis; ein irgendwie anklingender Name findet sich weder bei Ptolemäus noch im Periplus. Das in der abessinischen Literatur erwähnte Zarârê kann höchstens dem Namen, nicht der Sache nach herangezogen werden, zumal ähnlich klingende Namen auch in der arabischen Literatur vorkommen, so der Stammes- bezw. Personenname Zurâr, Ez Zurâra etc. Aufklärung über diesen Punkt dürften uns nur die Inschriften gewähren, die in jenen Gegenden zahlreich vorhanden sein sollen. Es wäre deshalb dringend wünschenswerth, dass dort einmal ein geübter Reisender Nachforschungen anstellte.

#### VII.

Während wir mit Bezug auf Djadarot blos auf die allerdings historisch begründete Vermuthung angewiesen waren, dass die Noth des habaschitischen Reiches in Arabien eine Folge der Machtentfaltung der Arsaciden war, befinden wir uns hinsichtlich des Sabäerkönigs 'Alhân und auch seines Verbündeten von Hadhramôt in weit besserer Lage; denn hier ist der Gegner mit ausreichender Deutlichkeit inschriftlich nachweisbar: es ist im Wesentlichen der Himjare.

Merkwürdig genug tritt das himjarische Element gewissermassen gleichzeitig mit den Arsaciden oder Parthern in die historische Erscheinung, und so weit wir, allerdings nur für die späteren Jahrhunderte, geschichtliche Ueberlieferungen haben, sehen wir dasselbe in einer Rolle auftreten, die, insbesondere in den späteren Jahrhunderten, auffallend parallel ist derjenigen der Parther und besonders der Sassaniden. Die südarabischen Potentaten von Habašat und Saba werden von Parthern und Himjaren bedrängt, und als später die letzteren die Hegemonie in Arabien erreichen, finden wir sie bis zum Auftauchen des Islâms im Bunde mit den Sassaniden gegen das Römerreich sowohl wie gegen das von ihm ausgehende Christenthum und gegen die afrikanischen (axumitischen) Nachfolger der Habaschiten. In dem grossen Ringkampf der beiden damaligen Weltmächte, der Byzantiner und Perser, halten die Himjaren fest zu den Persern (Sassaniden) und bilden wie die Axumiten, die auf der Seite der Römer stehen, ein bedeutsames Glied in der Kette von Verwicklungen, welche die letzten Jahrhunderte vor Muhammad ausfüllen. Es drängt sich uns deshalb von selbst die Vermuthung auf, dass schon von allem Anfang an Beziehungen bestanden haben müssen zwischen Parthern und Himjaren, und dass das Emporkommen der letzteren zum nicht geringen Theile ein Werk der Parther sein könnte. wer weiss, ob nicht noch einmal inschriftlich wird festgestellt werden können, dass die Habaschiten aus Arabien durch die Arsaciden verdrängt wurden und dass dies der Urgrund war für die römerfreundliche Haltung der nachherigen Axumiten und für die blutigen Händel zwischen diesen und den sassanidisch gesinnten Himjaren! Doch das sind einstweilen nur Vermuthungen, die wir durch keinerlei historische Documente aus den ersten drei christlichen Jahrhunderten, sondern nur durch die späteren Ereignisse und durch den Eindruck, den die alten Inschriften machen, zu stützen vermögen.

In Arabien selbst hingegen können wir uns auf Inschriften berufen, die wenigstens die Rolle der Himjaren einigermassen beleuchten. Leider beirrt uns hierbei der Umstand ausserordentlich, dass wir die zeitliche Aufeinanderfolge der betreffenden Inschriften nicht mit Sicherheit festzustellen vermögen. Nur soviel geht aus dem ganzen Habitus der Schrift wie auch aus den Personennamen hervor, dass diese Texte insgesammt einem Zeitraume angehören, der etwa mit dem Ausgang der Periode der "Könige von Saba" beginnt und bis zum Ende des dritten Jahrhunderts n. Chr. reicht. In allen noch späteren Inschriften spielen nur noch allein die Himjaren eine Rolle bis zum Untergange ihres Reiches (525 n. Chr.), oder wenn man will bis gegen Ende des sechsten Jahrhunderts, wo ihnen abermals die Perser helfen, den Erbfeind (die Abessinier) aus dem Lande zu vertreiben.

Da gerade in diesen Inschriften auch auf das habaschitische Element ein Streiflicht fällt, so wollen wir die wichtigsten derselben hervorheben.

Die beiden Inschriften Glaser 1228 und 1359/1360, welche zweifellos älter sind als die Vertragsinschrift, habe ich schon oben besprochen. In beiden Inschriften kommt Dû Raidân vor. hat viel Wahrscheinlichkeit für sich, dass der Herr von Raidan wenigstens zeitweise der Herrscher der Himjaren war; denn nicht nur in der bereits erörterten Inschrift Glaser 1359/1360, wo Raidân neben Saba, Katabân und Hadhramôt als südarabisches Land figurirt, scheint unter Raidan ein Theil Jemens - da Saba, Katabân und Hadhramôt sich in Einer Linie von Mârib südöstlich oder ostsüdöstlich bis zum Meere hinziehen, offenbar das Serâtgebirge und anliegende Districte bis zur Küste des rothen Meeres und des Golfes von 'Aden - verstanden zu sein, sondern auch aus anderen Texten, die wir kennen lernen werden, geht das hervor. Aber freilich ersehen wir aus den Inschriften mit nichten, wo etwa die Stammburg Raidan gelegen sein könnte. Orte mit Namen Raidân kenne ich nur zwei: einen südöstlich von Mârib im katabanischen Gebiet und einen zweiten unweit von Ka'taba. Scheinbar kann keiner von beiden direct mit dem inschriftlichen Raidân identifizirt werden; doch kommen wir auf diesen Punkt noch zurück. Man hat an Tafar bei Jerîm gedacht, weil das nach der Tradition nicht nur die Hauptstadt gewesen sei, sondern auch weil Hamdânî das Königsschloss von Tafar Raidan nenne. An Ort und Stelle verschaffte ich mir jedoch die Gewissheit, dass heute jene Burgruine bei den Bewohnern der Gegend nicht Raidan ريدان, sondern Zaidân زيدان heisst, wobei ich aber die Möglichkeit zugeben möchte, dass die Aussprache Zaidan im Volke sich im Laufe der Jahrhunderte ebenso aus falscher Lesung des Wortes () und ;

können leicht verwechselt werden) herausgebildet haben kann, wie so viele andere zum Gemeingut der Nation gewordene archäologische Ungeheuerlichkeiten der arabischen Historiker. Ich möchte daher diese Frage einstweilen lieber offen lassen, zumal es im gebirgigen Innern noch ein anderes altes Tafär (unweit von Tûrân im Gebiete des Wâdî Sahâm) und viele antike Burgruinen gibt, deren Namen wir nicht kennen. Obendrein kommen wir, wie bemerkt, auf den Gegenstand noch zurück.

In der Inschrift Sab. Denkm. Nr. 5 ist die Rede von einem Kriege zwischen den beiden Söldnerheeren von Saba und Himjar und von einer Blutrache in Wa'lan Radman. Damals war also Raidan, oder besser: Himjar, noch nicht mit Saba vereinigt, scheint aber mit Radman, einer den Inschriften gemäss katabanischen Gegend, in Beziehung gestanden zu sein, was wir in Vormerk nehmen wollen. Derselbe Stamm Radman (Glaser 825) wird auch noch unter dem König von Saba und Raidan: Ša'r Autar bekriegt, wie es scheint, weil er damals bereits zu Hadhramôt gehörte, dessen König Ilî'azz, ungleich seinem Vorgänger Jeda'-ab Ghailan, ein Gegner Ša'rs war. Mit dieser jüngeren Inschrift werden wir uns noch zu beschäftigen haben.

In gleichfalls etwas ältere Zeit dürfte Glaser 869 gehören, laut welcher Himjar und Hadhramôt gegen die Könige von Saba im Felde stehen. Ob diese Inschrift älter ist als die Vertragsinschrift, lässt sich nicht ausmachen.

Wahrscheinlich etwas älter ist die Inschrift Sab. Denkm. Nr. 9. Dort ist die Rede von Kriegszügen des Stammes Hâšid gegen die Himjaren u. z. fanden Gefechte statt: in No'dh etwa eine Tagereise südsüdöstlich von Ṣan'â, ferner in Merda' Durum — so lese ich in Zeile 4 an Stelle von שררעם — "welches im Lande Alhân liegt", und dann in Dalâdj. Merda' scheint nach Sab. Denkm. Nr. 15 ein den Hâšiditen gehöriges Gebiet in Alhân zu sein und zwar entweder dasjenige, welches noch heutzutage Kafr Hâšid heisst und identisch ist mit al Hamdânî's Hâšid el Waḥš zwischen Tûrân und Zebîd oder aber eine Gegend irgendwo im Wâdî Sahâm unweit vom Wâdî Şaiḥân, also ziemlich weit unten. Sûk Dalâdj liegt in Khaulân, nahe südwestlich von Hisn et Tabjatein, welches letztere zwei Stunden südöstlich vom Djebel Kánin entfernt ist. Ausserdem wird ein Zug unternommen gegen

die Habašat, wobei aber leider der Name des Ortes nicht mehr lesbar ist, dann mit Leuten aus Ša'b el Maghrib — so fasse ich die Stelle auf — gegen Barkan oder El Barik.

applied ?

Aus dem ganzen Tenor der Inschrift geht hervor, dass hier Habašat irgend ein kleiner Stamm sein muss und zwar nicht allzuweit entfernt vom Wohnsitze der hasiditischen Angreifer. Gewiss sind diese Habašat nicht identisch mit den Bewohnern des Königreiches der Habašat der Vertragsinschrift. Habâša liegt im nördlichen Arḥab, Namen wie Maḥâbiša, Habaš etc. sind im westlichen und südlichen Jemen gleichfalls nicht selten, so dass eine Localisirung schier unmöglich ist. Von den jetzt vorhandenen Ortsnamen, die an Habašat anklingen, kann man obendrein nicht wissen, ob sie nicht erst während oder nach der Abessinierherrschaft im 6. Jahrhundert entstanden sind. aber müssen wir bezüglich eines in so alter Inschrift vorkommenden Wortes Habasat immerhin irgend einen Zusammenhang mit den Habašat der Vertragsinschrift vermuthen. Aber welchen? Sind diese Habašat eine Abzweigung, eine Colonie der mahritischen Habasat oder ist es umgekehrt? Wir wissen es nicht. Oder sollte man trotz aller Bedenken dennoch annehmen können, dass es sich um eine Ghazwa (Razzia) nach dem so weit entfernten mahritischen Habašat handle? Ganz ausgeschlossen wäre das nicht, zumal die Razzias auch heute noch auf oft unglaublich grosse Distanzen hin unternommen werden.

Aus Sab. Denkm. Nr. 12 geht gleichfalls ein feindliches Verhältniss der Bata'iden (die nahe verwandt waren mit den Hamdaniden) zu den Himjaren hervor; denn es heisst dort:

"und (zum Danke dafür) dass er sie heil herausführte aus dem Lande der Himjar und der 'Araber (vielleicht: des Westens, da الغَرِب  $= \bar{y}$  sein könnte)".

Die Inschrift ist gewiss nicht jung, da sie noch nach einem Eponymos (Sa'd'athtar ben Hauf'atht Ṣuwâ'm) datirt ist.

Sehr wichtig ist die Inschrift Glaser 138, die ich im Dorfe Haz im Beled Hamdan copirt und in meinen "Mittheilungen über einige aus meiner Sammlung stammende sabäische Inschriften", Prag 1886, Seite 59, theilweise veröffentlicht habe. Von der ersten Zeile sind leider nur einige Worte, manche davon nur in den unteren Partien, erhalten, die sich aber leicht lesen lassen. Die fünf Zeilen der Inschrift lauten:

| g # X 143.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Glaser 138. Morthy Hing In to pell 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| לובאר 138. ערילה. לניין זה לי פון 18 בהית שבא[ת]ן ארילה הושעהמו בהית שבא[ת]ן הושעהמו בהית שבא[ת]ן הושעהמו בהית שבא[ת]ן הושעהמו בהית שבא[ת]ן הושעהמו בהיע המובת במשניותי בתשניותי בתשני |
| P. 17384                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| וֹסורו אחמרן במצנעתן דתערמן אתים בן ארק חמירם []                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| וחמרם ברת תא[יר]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 3 [אתמת מרא]המו ואתמת אחהו ידעאב [עַיוֹלן מלך חצרמ[ו]ת וחמשיהמו                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| חמש מלך שבא ו[חמש]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| [אחהו במחרגת] צדקם דֿיָחרצֿינהמו וברי א[א]דנם ומקימתם [ו]ל תבר                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| וְחָת - פּ - [ו] הלקחן וצרען כ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ל שנא שעבהמו] חמלן בעתתר והבש ואלמקחו תהון ותור בעלם בעלי                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| אום וחרים ומי ע                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

- 1) "..... zum Danke dafür, dass er emporhob (auszeichnete) durch diesen Feldzug und ......
- 2) ...... [als] sie belagerten die Himjaren in der Festung Dat el 'Arim, ankommend aus dem Lande Himjar, und zum Danke dafür, dass [Kraft] ver[liehen wurde]
- 3) [der Gefolgschaft (?)] ihres [Herrn] und der Gefolgschaft seines Bruders (Verbündeten) Jeda'-ab Ghailân, Königs von Hadhramôt und ihren beiden Söldnerheeren: dem Söldnerheere des Königs von Saba und [dem Söldner-]
- 4) [heere seines Bruders durch] gehörige [Tödtungen, Erfolge oder dergl.], mit denen er sie begünstigte und an Macht und Ansehen erhöhte, und auf dass er zerschmettere und verderbe und niederwerfe und demüthige je [den]
- 5) [Feind ihres Stammes] Hamlân. Bei 'Athtar und bei Haubas und bei Ilmakahu von Thahwân und bei Thaur von Ba'îlm, den beiden Herren (des Tempels) Awam und bei Har..m und bei ihrem [Herrn] (lies מכר עלהן) 'A[lhân]
  - 6) [Nahfân, König von Saba . . . . . ]"

Auf die vorgeschlagenen Ergänzungen nehme ich natürlich kein Patent. Im Allgemeinen aber werden sie den Sinn wohl zutreffend wiedergeben, wenn auch für diese [eingeklammerten] Zusatz-

worte keinerlei Garantie übernommen werden kann. Ich habe in der zweiten Zeile ... מליב מאיר בי ergänzt. Ebenso könnte dort natürlich auch ein anderes Verb gestanden sein, etwa irgend eines der folgenden: אומה (= בוֹשׁבּ, Vertrag schliessen), תאצר (تأصّر), אחר (تأحّد), welche alle mehr weniger "sich vereinigen" heissen, אולב (تأصّ (sich versammeln), וֹלְבוֹלָן), האתל (יוֹלְבוֹלֵן) (festwurzeln, einbürgern), (تأكَّى), תאור (נדْא") (stark werden, festigen), נדْאָדֶר), תארב (נדْא"), sich zum Kriege bereit machen, (تأنّق), sich einer Sache mit Hingebung und Verständnis widmen, (تأتي), תאתו oder חאתו), Glück in einem Unternehmen haben; schliesslich noch (יוֹבּל) und יוֹבּים), in welchen beiden der Begriff des "Zurückkehrens" steckt. Je nachdem man sich für das eine oder das andere Verb entscheidet, muss natürlich auch alles übrige in der Inschrift Fehlende entsprechend angesetzt und gedeutet werden. Das Ergänzen lückenhafter Texte hat aber immer etwas Missliches an sich, da fast stets eine ganze Reihe von gleichberechtigten Vermuthungen möglich sind. Schlägt man sonach irgend eine Ergänzung vor, dann sollte man nie unterlassen, den Leser aufmerksam zu machen, dass auch noch andere Möglichkeiten vorhanden sind und sollte diese, wenn es halbwegs thunlich ist, möglichst vollständig mittheilen. Kleine und nichtssagende selbstverständliche Ergänzungen nicht sachlicher Natur sind dieser Regel natürlich nicht unterworfen.

In unserer Inschrift haben wir deutlich einen Krieg der beiden verbündeten Könige von Saba und von Hadhramôt gegen die Himjaren vor uns. Das y am Schlusse der 5. Zeile halte ich für den Anfangsbuchstaben des Namens des Sabäerkönigs 'Alhân, zumal an dieser Stelle, nach Anrufung der Götter, der Name des Herrschers erwartet werden muss. Das vor dem y befindliche Wort kann natürlich nicht auf 'D, sondern nur auf 'D endigen, da in der Inschrift von mehreren Stiftern die Rede ist, es muss also UNING ergänzt werden.

Wie ein Blick auf den Inhalt zeigt, ist dieser Feldzug eine Folge des Bündnisses, welches wir aus der Vertragsinschrift kennen. Die Himjaren wurden in ihrem eigenen Lande aufgesucht, wie es scheint von zwei Seiten her: vom Norden durch die Sabäer und vom Osten durch die Hadhramiten. In der Festung Dat el 'Arim ("die mit einem Damme" oder "die an einem, unweit von einem, Damme Gelegene") wurden sie belagert. Leider können wir lediglich vermuthen, dass diese Festung an einem der grösseren Flussthäler lag, wo, ist nicht bestimmbar.

Vielleicht findet der Anschluss des Königs von Hadhramot an 'Alhân von Saba in zwei Inschriften, die wir gleich besprechen wollen, zum Theile seine Erklärung, nämlich in Glaser 119 und in der Inschrift Nr. 2 der Bibliothèque Nationale. In der ersteren Inschrift, die leider sehr verdorben ist, lese ich:

| Glaser 119. 7.4.7 168/                                      | Reme simbigus TV 82. |
|-------------------------------------------------------------|----------------------|
| [אג]רם מקחוי אלשר[ח]                                        | 1                    |
| [יח]צב כבר אקינם הקני שימחמו רמ[ן בע]ל עלמ                  | 2                    |
| ן האכשר הן צלמן בהת שערהו רמן מהר                           | 3                    |
| $	hinspace$ גת ואשבי צרקם [בא]ר $[ar{q}]$ חמירם ור $\alpha$ | 4                    |
| בן חצרמת בחלף ארק חולן בכן                                  | 5                    |
| עו מראחמו אלשרח יחצב כבר אקינם ו                            |                      |
| בו תאמנם לשימהמו רמן הקניו דן צל[מן ולוזא]                  | 7                    |
| רמן שעדהמו[ומ]חר[גת] צדקם ובדת ה                            | 8                    |
| פיהו רמן בכל אמלא [שֹתמלאו בעמה[ו ול [שֹע]                  | 9                    |
| רהמו אל]שרח וכ[ד] מראהמו אל]שרח וכ[ד]                       | 10                   |
| ת שפתהו רמן במקמתם . כן א                                   | 11                   |
| יפר ושט צר ח[מי]רם כ. ('לישפהןור                            | 12                   |
| רתאיןהו שפת הו[ש]עהמו ולדת שׁ[ער]                           | 13                   |
| [נעמתם] ותנעמן לארמהו בני [אג]רם                            | 14                   |

<sup>1) &</sup>quot;[.... von den Benû Adj]ram, treue Diener (Beamte, Generäle) des Ilîšarḥ

<sup>2)</sup> Jahdhub, des Vorstehers der Vasallen (oder von Akjan), weihten ihrem Schutzpatron Ramman, Herrn von 'Alman

<sup>1)</sup> Sollte hier nicht vielleicht לישׂפאן gelesen werden müssen?

- 3) dû Akšar, diese Statue zum Dank dafür, dass sie (lies שֹערהמו) Rammân beglückte mit Tödtun-
- 4) gen und Gefangenen in reichlicher Menge im Lande Himjar und . . . . .
- 5) aus Ḥadhramôt in der Gegend . . . . [im] Lande Khaulân, als [sie halfen?]
- 6) ihrem Herrn Iltšarh Jahdhub, dem Vorsteher der Vasallen und . . . . .
- 7) . . . . zum Zeichen der Treue ihrem Schutzpatron Rammân, weihten sie diese Sta[tue, auf dass fortfahre]
- 8) Rammân, sie zu beglücken (שֹעָרהמוי) durch . . . . . und durch gehörige Tödtungen, und weil [sie erhörte und ihnen]
- 9) gnädig war Rammân in allen Gnadenerweisen, welche sie von ihm erbaten und damit er sie be-
- 10) glücke mit . . . . . und mit dem Wohlwollen ihres Herrn Ilîšarh und damit
- 11) ihn stelle (?) Rammân auf einen Ort des Ansehens (nämlich den Ilišarh) . . . . . . .
- 12) . . . . . inmitten des Krieges mit Ḥimjar . . . auf dass [herausgerissen werde?] und . . . . .
- 13) . . . . . . . . . [dass] er sie auszeichne und auf dass er [gewähre]
- 14) [Wohlergehen] und Glück seinen Vasallen, den Benû [Adj]ram".

Wie schade, dass die Inschrift gerade an den wichtigsten Stellen unleserlich ist! Gleichwohl lässt sie erkennen, dass auch Ilîšarh Jahdhub, der nachmalige Gegenkönig des Ša'r Autar, anfangs Händel mit den Himjaren hatte. Die Himjaren fanden wir also bisher eigentlich mit allen Parteien im Hader. Freilich lassen die Inschriften nicht erkennen, wer der Angreifer war: die Himjaren oder die nördlichen Herrscher. Aber dieses plötzliche Auftauchen der Himjaren und diese allseitigen Nachrichten von Kriegszügen gegen sie machen es sehr wahrscheinlich, dass sie guten Grund hatten, sich zu schlagen. Ohne triftigen Grund und mächtige Hülfe von aussen aber dürfte dieses Auftreten eines bis dahin unbekannten und ungenannten Volkes schwer zu erklären sein. Wir werden die Ursache dieses Auftretens der Himjaren weiter unten kennen lernen.

Die Rolle Hadhramöts in dieser Inschrift ist leider nicht klar. Nach der ganzen Constellation aber muss angenommen werden, dass Hadhramöt, welches ja mit 'Alhân verbündet war und die Treue zeitweise wohl auch noch dessen Söhnen bewahrt haben wird, gleichfalls gegen Ilîšarh stand.

Das geht ganz besonders auch aus Nr. 2 der Bibliothèque Nationale hervor (siehe die Inschrift bei H. Derenbourg: "Les monuments sabéens et himyarites de la Bibliothèque Nationale").

Derenbourg gibt dort zwar eine Heliogravure der Inschrift; ich habe aber sehr den Eindruck, dass von unkundiger Hand vorher die Buchstaben auf dem Steine gefärbt wurden. Die so zur photographischen Wiedergabe gelangte Inschrift lautet in ihren ersten drei Zeilen:

ו | וחורן | דבן | מקתת | הות | אישון | בח ת | מות | ואלשרח | יחצב | מלך | שבא | ו[ד] רירן | פחמר | והתב | דתאמנם | לעתתר

Derenbourg gibt an Stelle der zwei Buchstaben na am linken Ende der 1. Zeile bloss ··· I (I und 3 Punkte). Aber ein Blick auf die Photographie lehrt, dass links vom I noch sehr deutlich, aber nicht mit Farbe überzogen, der Buchstabe n zu erkennen ist und dass, nach dem Raume zu urtheilen, schwerlich noch ein Buchstabe nach diesem 🗆 folgen kann, so dass das 🗖 den Schluss der Zeile bildet, an den sich sofort das n der zweiten Zeile anschliesst. בחת מוח gibt aber keinen Sinn. Da hier ein Ortsname vermuthet werden muss, so könnte man sich nur dann befriedigt erklären, wenn etwa בחרת statt כחרת gelesen werden dürfte, also החרת מות "in der Hârat Mâwat". Aber, wie gesagt, für das החרת מות ist am Stein kein Raum vorhanden. Es muss also anders gelesen werden. Da finde ich nun, dass beim Trennungsstrich zwischen dem ה der 2. Zeile und dem darauffolgenden Worte חוח noch sehr deutlich in der Mitte eine Ausbiegung nach rechts erkennbar ist, ganz wie beim sabäischen 7 dieser Inschrift. Dann war aber dem Photographen kein gerader Trennungsstrich vorzumalen, sondern der Buchstabe 7. Wir haben also, wenn wir die 2 Buchstaben der ersten Zeile mit herübernehmen: בהתרמות. Da ist es selbstverständlich, dass auch das n ursprünglich nicht am Steine stand, sondern der grösseren Deutlichkeit des photographischen

1 Mr Serendoury.

Bildes zuliebe erst von der ungeübten Hand vorgezeichnet wurde. Es muss dort ein v gestanden haben, so dass das ganze Wort lautete: בחשרמות "in Hadhramôt". Ein ähnliches Kunststück hat D. H. Müller bei dem ihm vom Engländer Theodore Bent übergebenen abessinischen Inschriften zu wege gebracht. Er hat gleichfalls die Buchstabenspuren nach seinem Dafürhalten mit Farbe überzogen und diese Wiener Malereien photographiren und als "authentische" Wiedergabe axumitischer Inschriftenabklatsche ohne jede Bemerkung drucken lassen. Da passirte es ihm, dass er anstatt des Königsnamens עיונם das Wort ושים mit kräftiger Hand hinzeichnete und so aus dem armen, verkannten König ein Verbum Ich hatte damals nicht geringe Mühe, durch allerlei Studium und Combinationen herauszubekommen, dass ושים nicht auf dem Abklatsche stehen kann; aber alle meine Bemühungen, behufs Einsichtnahme den Abklatsch zu bekommen, waren vergebens. Durch die Nachcontrôle könnte das Publicum zur Ansicht kommen, solche angeblich photographische Wiedergaben seien bisweilen der reinste Schwindel, um die Lesungen des betreffenden "Entzifferers" gegen Angriffe sicherzustellen. Ja, bis zur Erkenntnis, dass ein Original nur dann seinen ewigen Wert behält, wenn man nicht die eigene Weisheit darauf einkritzelt oder daraufkleckst, ist's bei gewissen Gelehrten noch weit, sehr weit.

Also in der Derenbourg'schen Inschrift ist von einem Hadhramiten die Rede. Ich übersetze die ersten 7 Zeilen derselben, theils im Anschlusse an, theils gegen Derenbourg, wie folgt:

".... und sie stellten sich gegen alle Diejenigen, welche Untergebene") (hohe Bedienstete, Militärs) sind dieses Menschen in Ḥadhramôt. Was aber Ilîšarḥ Jaḥdhub, König von Saba und Dû Raidân, anbelangt, so pries er (Gott) und gelobte was zur Treue gehört, dem 'Athtar von Dîbîn, Herrn des Meeres von Ḥaṭṭâb<sup>m</sup>, weil er ihn gerettet hat, ihm geholfen hat und ihn behütet hat von allem Bösen, (allen) Uebeln und (allen) Angriffen (seitens) dieses Menschen Nimrân, welcher sich erhob und conspirirte gegen die Götter und Menschen, ebenso wie

<sup>1)</sup> Die Erläuterung des Wortes מקחוי und auch der Form מקחוי siehe weiter unten zu Glaser 424.

seitens seiner Anhänger, welche (zum Abfall) aufforderten und .... "

Wie es scheint, waren die Helfershelfer dieses Hadhramiten die sabäischen Gegenkönige Ilîšarḥ's, nämlich Ša'r Autar und Jerim Aiman.

Allein Hadhramôt wahrte nicht immer die Bundestreue dem Ša'r Autar gegenüber; denn in Glaser 825 (siehe Mordtmann H. I. A., Seite 5 ff.), welche Inschrift nicht allzulange nach der Vertragsinschrift gemeiselt sein kann, da in derselben zwar Ša'r Autar als König von Saba und dû Raidân, sein Vater Alhân Nahfân aber noch als König von Saba bezeichnet wird, handelt es sich um einen Krieg Ša'r's gegen Ilî'azz, König von Hadhramôt, also offenbar gegen den Nachfolger des Königs Jeda'-ab Ghailân. Die Inschrift besagt im Wesentlichen Folgendes:

Sa'r Autar, König von Saba und dû Raidân, unternimmt mit "seinen beiden Söldnerheeren von Saba und Himjar" einen Krieg gegen den Hadhramitenkönig Ili'azzu und dessen Bundesgebiet oder Helfershelfer (ich glaube fast, dass מצרחהו durch Assimient- מנצרתהו (vielleicht = מים oder aus מנצרתהו entstanden ist, also contrahirt zu مصّرة oder مِصّار, "Instrument der Hülfe", davon der Plural מציר, während der aus der nicht مناصير , bezw. مناصر contrahirten Form gebildete regelrechte Plural lauten würde; oder heisst es مصابر, Plural مصابر, Gebietsherr, Vasall, von מצרתהו "Gebiet"? Oder ist gar מצרתהו statt מצרתהו zu lesen?), besiegt den Ilî'azz und dessen Hülfstruppen in der Gegend von Dat Gh.šm (בת עישם, wobei nur das w nicht ganz sicher ist) und setzt dann den Sa'd ben Ghadhb als Gränzinspector und als Inspector des Söldnerheeres ein. ziehen (unter dem Befehl des Sa'd) 200 Mann des königstreuen Stammes Hamlân in das Gebiet des Stammes Radmân und bringen diesem eine blutige Niederlage bei. Sa'r Autar selbst hatte bei . . . wat (vielleicht gar Sabwat, wogegen aber der erhaltene Rest des Buchstaben vor dem w spricht, der eher auf D hindeutet) und bei Şau-arân (Es Şau-ar) Scharmützel zu bestehen.

Mordtmann vergleicht sehr glücklich die Âl es Şawwâr der südarabischen Sage, welche in Mankath bei Jerim wohnten, mit dem Sau-arân der Inschrift. Dann dürfte der zweite Ortsname zu מוח Mâwat zu ergänzen sein, so dass wir gleichfalls einen Ort bei Jerîm vor uns hätten.

Ich stelle mir also die Situation so vor:

Das Bündniss zwischen 'Alhân und Jeda'-ab Ghailân war gegen Raidân und Himjar gerichtet. Dem Sohne 'Alhâns aber gelang es, einen Theil Himjars zu unterwerfen, während ein anderer Theil dieses Volkes sich, wie wir übrigens sofort auch inschriftlich darthun werden, an Ilîšarh Jahdhub anschloss. Gerade in die Zeit dieser Wirren oder nicht lange vorher verschwindet Kataban vom Schauplatze. Radman gehörte zum katabanischen Gebiete. Nun wird Hadhramôt ganz Katabanien beansprucht haben, das ihm später laut den Inschriften in der That zufiel. Wegen Katabân aber dürfte es zum Streite gekommen sein zwischen den Königen von Saba und denen von Hadhramôt. Ša'r Autar kämpfte selbst bei Jerîm, wohin entweder sein Gegenkönig Ilîšarh Jahdhub oder die Hadhramiten einen Einfall gemacht hatten, und sein Feldherr Sa'd Ahras ben Ghadhb<sup>m</sup> rückt in Radman ein, allerdings nur vorübergehend. Möglich ist auch, dass Sa'rs Zug nach Jerîm lediglich die weitere Unterwerfung der Himjaren zum Zwecke hatte.

### VIII.

Auffallend ist, dass in der Vertragsinschrift die Kataban nicht genannt werden. Vielleicht, falls das katabanische Reich nicht schon kurz vor der Zeit 'Alhâns zu existiren aufgehört hatte, waren sie Bundesgenossen des Fâri' Janhab und seiner Söhne Ilî-šarh Jahdhub und Ja-zil Bajjân und wurden so zum Angriffsziel des Dreibundes, gerade wie die Himjaren. Sicher ist, dass laut den Inschriften im Jahre 29 n. Chr. Katabanien dem Hadhramitenkönig Ilî'azzu Jalît gehörte. Die Streitigkeiten zwischen den Sabäern und Hadhramiten müssen sich also hauptsächlich um den Besitz von Katabân, und was zu diesem gehörte, gedreht haben.

Da ist es nun merkwürdig, dass die Himjaren fast zu derselben Zeit inschriftlich auftauchen, in welcher die Katabanen verschwinden. Unter Wahb-îl Jahîz werden die Raidaniten zum ersten Male bekriegt, unter seinem Nachfolger

Kariba-îl Watar Juhan'im gibt es, wie wir aus Glaser 1359 und 1360 entnommen haben, noch Könige von Kataban, allerdings vielleicht schon in den letzten Zügen, und schon unter 'Alhân hören wir nichts mehr von ihnen. Die Himjaren waren südwestliche Nachbarn der Katabanen. Ja, die Classiker (Eratosthenes, Plinius) lassen das Gebiet der Katabanen sogar bis zur Meerenge von Bâb el Mandeb reichen, weisen ihnen also eigentlich das himjarische Gebiet zu. Ist da nicht zu vermuthen, dass irgendwelche engere Beziehungen zwischen Katabanen und Himjaren bestanden? Aufgestachelt von aussen (von Parthien), mögen beide Front gemacht haben gegen Saba, Hadhramôt und Habašat und erlagen zunächst beide, bis schliesslich dennoch Himjar, wahrscheinlich mit effectiver Hülfe der Sassaniden, die Alleinherrschaft in ganz Südarabien errang. Im Jemen also können wir das Verschwinden der Katabanen inschriftlich verfolgen. Damit gewinnen wir aber wieder einen chronologischen Anhaltspunkt. Theophrast, welcher circa 312 v. Chr. blühte, nennt als Ursprungsgebiete des Weihrauches, der Myrrhe, Kasia und des Kinnamom: Saba, Adramytta, Kittibaina und Mamali. Da in der Gegend der inschriftlichen Katabân kein Weihrauch gedeiht, so müssen wir annehmen, falls Theophrast nicht blos die kaufmännische Provenienz der Aromaten meint, dass damals Katabanien auch in der Weihrauchgegend Besitzungen hatte, was auch aus Ptolemäus erschlossen werden kann. Eratosthenes (276-196 v. Chr.) kennt die Minäer, die den Theil am Rothen Meere, also Theile von 'Astr bewohnen, 1) mit ihrer grössten Stadt Karna, die Sabäer mit der Hauptstadt Marjaba (Mârib), "drittens die Kattabaner, die sich bis an die Enge und den Durchgang des Arabischen Busens hinziehen. Ihr Königssitz heisst Tamna". Dann folgen noch die Chatramotiten (Hadhramiten). Diese Angaben des Eratosthenes sind überraschend richtig. Er nennt die Kattabaner zwischen den Sabäern und den Hadhramiten, was völlig richtig ist, da meine katabanischen Inschriften insgesammt aus der Gegend zwischen Marib und Sabwat stammen, und nennt die Hauptstadt: Tamna. Auch das ist zutreffend, denn

<sup>1)</sup> somit nicht die inschriftlichen Minäer zur Königszeit, da diese im Djauf wohnten. Höchstens könnte er noch die unmittelbar beim Weihrauchlande wohnenden Minäer des Plinius meinen.

in den Inschriften finde ich stets ממנע und habe auch ihre Lage festgestellt. Meine frühere Aufstellung, dass Tamna und Thomna mit Dumnat identisch sein könnten, ist somit rectifizirt. Eratosthenes Tamna, des Plinius Thomna und Thomala, wohin der Weihrauch gebracht werden musste, und des Ptolemäus Thumna sind mit dem katabanischen Tamna' im Wadi Baihan el Kasâb identisch, und auch des Plinius Nagia ist eine ursprünglich katabanische Stadt (im Bilad Murad, eine Tagereise von Mârib). Erst nach dem Untergang des katabanischen Reiches scheinen beide gebanitisch (himjarisch) geworden zu sein. Zu Plinius Zeiten standen sie unter sabäischer (sabäo-raidanischer) Oberherrschaft; im Jahre 29 n. Chr. war wenigstens Tamna' hadhramitisch und ebenso wieder zur Zeit des Ptolemäus. nicht nur das katabanische Land ist bald sabäisch, bald hadhramitisch. Auch eines der Weihrauchgebiete (Habašat-Mahra oder Azania) scheint den Zankapfel gebildet zu haben zwischen Saba und Hadhramôt; denn Plinius weist Mârib "einen Meerbusen voll Weihrauch tragender Inseln von 94000 Schritten Umfang" Sollte es wenige Jahre nach Abfassung des Periplus Auseinandersetzungen zwischen Hadhramôt und Saba gegeben haben? möglich wäre das nach den Inschriften nicht.

Bei so grosser Uebereinstimmung der Angaben des Eratosthenes über die Kattabanen mit dem inschriftlichen Befunde (ganz im Gegensatze zu den inschriftlichen Minäern, die eben nicht seine Zeitgenossen waren) darf auch seine Bemerkung, dass die Kattabanen bis Bâb el Mandeb sich hinziehen, auf Beachtung Anspruch machen. Es geht aus derselben hervor, dass das himjarische Gebiet damals, also im 3. Jahrhundert v. Chr. noch zu Katabanien gehörte. Somit müssen alle Inschriften, in denen die Himjaren eine selbständige Rolle spielen, jünger sein, gehören also frühestens ans Ende des dritten oder an den Anfang des zweiten vorchristlichen Jahrhunderts, ein Ergebnis, das mit meinen oben auf anderem Wege gefundenen chronologischen Resultaten vorzüglich übereinstimmt.

Ganz ähnlich wie Theophrast behauptet auch Eratosthenes, Kattabanien erzeuge Weihrauch, während er Hadhramôt blos Myrrhe zuschreibt. Auch daraus müssen wir schliessen, dass Kattabanien Besitzungen im Weihrauchlande hatte, vielleicht nicht blos im arabischen, sondern auch im afrikanischen (somalischen), und dass ihm möglichenfalls ganz Azania gehörte; denn der Periplus lässt dieses Land "nach einer alten Gerechtsame" durch die Leute von Muza (östlich von Mokhâ) verwalten. Muza war himjarisch. Die Himjaren aber waren noch zu Eratosthenes Zeiten katabanisch. Die "alte Gerechtsame" könnte also sehr gut aus der katabanischen Königszeit herrühren.

Da in den bisher bekannten zahlreichen sabäischen Inschriften die den Classikern so wohlbekannten Gebaniten auffallenderweise gar nicht erwähnt werden, wir aber anderseits aus den Nachrichten des Plinius wissen, dass dieses Volk im 1. Jahrhundert n. Chr. fast genau die ehemals katabanischen Landstriche (von Baihan el Kasab bis Bâb el Mandeb) innehatte, in welchen die Inschriften nach den Katabanen nur die Himjaren kennen, so müssen wir nothwendig annehmen, dass Gebaniten und Himjaren identisch oder Theile eines und desselben Volkes sind. Ptolemäus kennt in diesen Gegenden die Elesarer (mit Muza und Ocelis), die Homeriter (Gegend von 'Aden, im Allgemeinen zwischen den Elesarern und Hadhramôt), die Masoniter (Gegend von Şan'â), die Sariter (Bilâd Sa'r zwischen Jerîm und Ka'ţaba), die Sapphariter und Rathener (Gegend von Tafar-Jerim gegen Ibb hin) und die Maphoriter (Bilad el Ma'afir, Gegend von Ta'izz), während er alles Binnenland vom Climaxgebirge (dem südlichen Theile des Serâtgebirges) bis zu den Sachalitern (Weihrauchküste) den Chatramonitern (Hadhramiten) zuschreibt. Sonach bildete zu Ptolemäus Zeit das eigentliche katabanische Gebiet einen Theil Hadhramôts, was den Inschriften zufolge auch schon in der ersten Hälfte des 1. Jahrhunderts n. Chr. der Fall war. Die genannten zahlreichen Stämme des Ptolemäus scheinen lauter himjarische zu sein. Mit irgend einem von ihnen dürften die Gebaniter identisch sein, die aber zu seiner Zeit unter diesem Namen nicht mehr bekannt waren, wahrscheinlich mit den Maphoritern, da in dem Gebiete der Ma'afir ein Ort Djeba- (גבא) existirt. Wenn Plinius berichtet, der Weihrauch müsse nach dem Gebanitengebiete, nämlich nach Tamna', geschafft werden, und wenn er meldet, Katabaner und Gebaniter wohnen in mehreren Städten (Thomna und Nagia), so kann das, da zu Plinius' Zeit Tamna' bereits hadhramitisch war, sich nur auf ältere Zeiten beziehen, jedenfalls vor

Glaser, Abessinier.

Digitized by Google

29 n. Chr., aus welchem Jahre wir eine hadhramitische Königsinschrift aus Tamna' besitzen, und vor Aelius Gallus, der die Katabanen auch nicht mehr kennt, es sei denn, dass man annimmt, die Gebaniten und Katabanen seien für Plinius lediglich Volksstämme, die unter hadhramitischer Herrschaft standen, in welchem Falle wir sie auch noch für die Zeit Plinius' in Tamna' als einfache Einwohner gelten lassen können. Vielleicht übrigens meint er blos die Ueberreste dieser Stämme in der Ta'izzer Gegend und verwechselt die alte Zeit, in der ihnen noch Tamna' gehörte, mit der eigenen und ebenso den gleichfalls alten Ort Dumna im südwestlichen Gebaniterlande (Bilâd Djeba-) mit Tamna' im alten Katabangebiete. Doch hören wir erst noch ältere Nachrichten über die Vorgänger der Gebanito-Himjaren:

Aelius Gallus (24 v. Chr.) kennt die Katabanen nicht mehr; denn Plinius schreibt:

"Das Andere erzählte er (Gallus) nach eingezogenen Nachrichten (hatte es also nicht selbst beobachtet, die betreffenden Ländereien nicht selbst betreten): Die Nomaden lebten von Milch und Wild; die Uebrigen pressten wie die Indier Wein aus Palmen und Oel aus Sesam. Am volkreichsten seien die Homeriter, die Minäer (die er, der doch im Djof Krieg führte, nicht hätte zu erkunden brauchen, wenn der Djôf damals noch minäisch gewesen würe) haben Ländereien, welche fruchtbar an Palmen und Gebüschen sind; ihr Reichthum aber bestehe in Heerden . . . . . " Gallus kennt so die Homeriten, Minäer, Catramotiten und Sabäer (deren Land er nur streifte), nicht aber die Katabanen. Im Jahre 24 v. Chr. gab es also kein katabanisches Reich mehr. Inschriften mit katabanischen Königsnamen oder solche, in denen von Katabân als einem Reiche die Rede ist, müssen also älter sein. Wir stehen sonach mit dem Untergange des Katabanerreiches zwischen 200 und 24 v. Chr., was abermals mit den früher gewonnenen Ergebnissen stimmt.

In seinen eigenen wohl alten Quellen entnommenen Nachrichten kennt Plinius, wie bemerkt, die Katabaner und die Gebaniter "in mehreren Städten, von denen die grössten Nagia und Thomna sind mit 65 Tempeln, worin eine Andeutung ihrer Grösse liegt". Ein Reich Kattabanien kennt er nicht. Da er an dieser Stelle die Himjaren gar nicht nennt, sondern nur die Kata-

banen und Gebaniten, und gleich darauf von dem Vorgebirge, das von den Troglodyten 50000 Schritte entfernt sei, also von den Bergen bei Bâb el Mandeb, spricht, so ist klar, dass er Katabaner und Gebaniten an die Stelle der Himjaren setzt, offenbar noch nach der Auffassung seiner älteren Quellen, was auch durch die Nennung der beiden Städte Nagia und Thomna bezeugt wird; denn diese liegen beide im katabanischen Gebiete (Thomna = in Baiḥan el Kaṣab, und Nagia = נגא im Gebiete der Murâd, circa eine Tagereise von Mârib). Der Periplus, dessen Autor Basile ein Zeitgenosse des Plinius war, kennt gleichfalls keine Katabanen, sondern nur Homeriten (Himjaren). Ebensowenig kennt in dieser südwestlichen Gegend Ptolemäus die Katabanen. Seine Kottabaner sind vielmehr in der Weihrauchgegend und zwar östlich von den Omaniten, die nichts zu thun haben mit dem, was wir heute 'Omân nennen, da dieses jetzt nach Westen überhaupt nur bis Tafar reicht, zu suchen; denn er setzt die Kottabaner zwischen den Omanitern und den Asabonbergen an, also etwa zwischen Tafar und Ras el Hadd. Da der Name Oman schon so viel Verwirrung hervorgerufen hat, so sei ein für alle Mal bemerkt, dass zwei Küstengegenden Arabiens so genannt wurden: die Bucht im Weihrauchlande und eine Bucht (Handelsplatz) im Persischen Beide kennt der Periplus (§ 32 und § 36), während Plinius (VI, § 147) die östliche (nördliche) erwähnt, Ptolemäus dagegen, der den Namen dreimal hat, die westliche (südliche), nämlich: einen Fluss Ormano, eine Völkerschaft der Omaniten und ein Omanum Emporium, alle drei im sachalitischen (Weihrauch-) Lande. Vielleicht erst später hiess die ganze Zwischengegend 'Omân. Möglich ist es auch (obzwar ich mich seinerzeit dagegen sträubte), dass die Kitibaniter des Ptolemäus gleichfalls Katabanen waren. Er setzt sie unweit der Gerrhäer an. Wir sehen aus diesen Nachrichten, dass die Katabanier wahrscheinlich schon zur Zeit Theophrast's einen Theil des Weihrauchgebietes besassen und wir finden sie dort noch in des Ptolemäus Zeit (2. Jahrhundert n. Chr.). In ihrer Blütezeit gehorchte ihnen auch noch ganz Himjar bis in die Gegend von Bab el Mandeb und wahrscheinlich auch Ostafrika (Azania und Somaliland).

Irgendwann im Laufe des 2. Jahrhunderts v. Chr. wurde das katabanische Reich zertrümmert. Es scheint,

dass zunächst die vielleicht mit den Katabanen verwandten Himjaren sich in Katabanien zu schaffen machten, wohl weil sie das katabanische Erbe antreten wollten. Haben wir auch über die eigentlichen Kämpfe gegen Katabân, die seinen Untergang berbeiführten, keine inschriftlichen Nachrichten, so wird uns doch wenigstens die nachfolgende Phase der Entwickelung beleuchtet, indem die Inschriften darthun, dass dann auch das den Katabaniern befreundete oder einst zu ihrem Besitze gehörige Himjarengebiet mit Krieg überzogen wurde. Die in der Weihrauchregion gelegenen katabanischen Districte dürften zu Habasat geschlagen worden sein. Vielleicht war der Zweck des Bündnisses zwischen 'Alhân Nahfan und Djadarot, an welchem dann auch Jeda'-ab Ghailan participirte, überhaupt die Auftheilung aller noch fibrigen katabanisch-himjarischen Gebiete unter die Könige von Habašat, Saba und Hadhramôt, und zwar in Folge des Umstandes, dass die Himjaren, als legitime Rechtsnachfolger ihrer katabanischen Brüder oder Herren, nach dem Untergange Katabans Hülfe gesucht haben mögen bei den Arsaciden, welche gewiss nicht zögerten, im arabischen Weihrauchlande festen Fuss zu fassen. Wahrscheinlich sogar waren die Katabanen schon früher mit den Arsaciden verbündet und war vielleicht das der Grund, dass ihr Reich zerstört wurde. Das konnten die Parther allerdings nicht verhindern. Aber allmählich vermochten sie es doch, die Habašiten ihrerseits aus Arabien zu vertreiben und die Himjaren schliesslich emporzubringen in ganz Südarabien.

In diesem Zusammenhange ist es immerhin möglich, die Stammburg der Himjarenherrscher, nämlich Raidân, im katabanischen Gebiete zu suchen, wo in der That, wie ich schon in meiner "Skizze" hervorgehoben habe, ein Berg Raidân heisst. Von dort aus mag die Angliederung des ganzen himjarischen Landes bis Bâb el Mandeb hin unternommen worden sein, wobei der Herr von Raidân, vielleicht ein naher Verwandter des katabanischen Königshauses, anfänglich gewiss mehr oder weniger unabhängig gewesen sein wird.

## IX.

Eine sehr wichtige, gleichfalls in die Zeit der katabanischhabaschitisch-himjarischen Wirren, mit denen die Epoche der Könige von Saba und du Raidan ihren Anfang nimmt, gehörige Inschrift ist Glaser 424 aus Marib. Sie lautet in hebräischer Transscription:

| Glasor 424: Reme si                                  | m-1. T                      | V 83/                                 |
|------------------------------------------------------|-----------------------------|---------------------------------------|
| , Anala                                              | $\mathcal{F}_{m{\Upsilon}}$ | age 5.150 f.                          |
| רבשמשם זן [בן אב בם מ מע                             | 1                           | •                                     |
| סמכם קיל שעבן בכלם <sup>*</sup> רבען הרירת ווהב[אום] | 2                           | *48,68                                |
| יארף בן גרנם וחרות מקתוי אלשרח יחצב [ו]              | 3                           |                                       |
| [א]חיהו יאזל בין מלכי שבא ודרידן בנו פרעם י[נה]      | 4 ·                         | × 8.82,16                             |
| ב מלך שבא הקניי אלמקה בעלמשכתויתובראן                | 5                           |                                       |
| עלמנהן דרחבן חמרם בדת חמר והושען •                   | 6                           |                                       |
| [מראית]מו אלשרח יחצב ואחיהו יאזר בין                 | 7                           |                                       |
| מלכי ש.בא. וה רודן בחופינהמי באמר וצחפרת             | . 8                         |                                       |
| מו [ר]בשמשם ווהבאום לצחף ב                           | 9                           |                                       |
| ורוֹח הני[לוֹם החרף תבעברב בן ודראל ב הוֹרוּאל ב     | 10                          | 8.82,11                               |
| רם שרתן וֹבָבו בהירת צחפתן אמלא צר                   | 11                          | Mordon, 27,426.                       |
| [קם] בעם אלמקהדבראין סמך ותיפען מראיהמו              | 12                          | X ·                                   |
| הגרן צנעו ורחבתן ושמו דן חרפן פנכל שמר הגרן צנעו     | 13                          | "uni midali".                         |
| [ה]רידן ואחזב חבשת בן הגרן סום ושהרתן תנכלת          | 14                          | Windkley alloria. Forst. 18324f.      |
| ם ותצרעם ופחרם לשלמם בעבר מראיחמו אלשר               | 15                          | × × × × × × × × × × × × × × × × × × × |
| ח יחצב ואחיהו יאזרל בין מלכי שבא ורר                 | 16                          |                                       |
| ירן בע · · דשתצר שמר דרידן וחמירם אחזב ח             | 17                          |                                       |
| בשת לצרם בעלי אמלך שבא וחמר מראיהמו אל[מ]            | 18                          |                                       |
| קח תצרען שמר דרידן ואחזב חבשותו תחת ב                | 19                          |                                       |

"(1) Rabbîšams<sup>m</sup> [Je]z[khal, Sohn des Abî............] (2) von Sâmik<sup>m</sup>, Statthalter des Stammes von Bakîl, des Viertels von Raidat, und Wahb[-awam] (3) Ja-dif, Sohn des Djadan<sup>m</sup>, und Hadwat (oder: Herr von Djadan und Hadwat [Hidawat]), die beiden treuen Diener des Ilîšarh Jahdhub [und] (4) seines Bruders Ja-zil Bajjan, der beiden Könige von Saba und dû Raidân, der Söhne des Fâri'm J[anha] (5) b, Königs von Saba, weihten dem Ilmakah, Herrn von Moskat und Jath und Bar-an (6) diese beiden Statuen aus Gold (vergoldeter Bronze) zum Danke dafür, dass er beschirmte und auszeichnete (7) ihre beiden Herren Ilîšarh Jahdhub und seinen Bruder Ja-zil Bajjân, (8) [die beiden Söhne des Fâri' Janhab], indem er sie beide heil erhielt in Amîr (?) und in der Festung (?) (9) [von ... und es ...] Rabbîšams und Wahb-awam, zu befestigen (zu opfern) (?) im (10) [Mo]nat dû Na[i]l (Najâl) des Jahres des Tuba'karib ben Wadidî-îl ........ (11) das (des) Sechstel(s), sie erflehten (?) durch dieses Sahfat Gnadenbezeugungen [in reichlicher] (12) [Fülle] von Ilmakah, dem Herrn von Bar-ain, (durch welche) unterstützt und emporgehoben wurden ihre beiden Herren (13) [in, bei] den Städten San'â-u und Er Rahâbat (Er Ráhaba), und sie stellten diesen Denkstein auf. Und es schickten Abgesandte Samar (14) von Raidân und die Völker (Schutzvölker, Parteigänger) von Habašat von der Stadt Saum und Es Sahrat zur Huldigung, (15) zur Selbsterniedrigung und zum Ruhme behufs Friedens in Angelegenheit ihrer beiden Herren Ilišar(16)h Jahdhub und seines Bruders Ja-zil Bajjan, der beiden Könige von Saba und dû R(17) aidân, von wegen weil (בעלי ד) Hülfe verlangt hatte Samar, Herr von Raidân und Himjar, von den Völkern Ha(18) bašats zu einem Kriege gegen die Könige von Saba, und es beschirmte ihre beiden Herren (der Gott) Ilmakah (19) durch die Erniedrigung des Samar von Raidân und der Völker von Habašat unter... (oder: es beschützte Ilmakah ihre beiden Herren vor der Demüthigung durch Samar dû Raidân unterhalb ...)."

Man erkennt sofort, dass die Inschrift das wichtigste Gegenstück zur Vertragsinschrift Glaser 1076 bildet. Ich bedauere un-

gemein, dass mir 1) einzelne Stellen (in Zeile 8, 9, 11) dieses interessanten Textes einstweilen nicht klar sind.

Zur Uebersetzung habe ich nur wenige Bemerkungen zu machen:

DDDD in Zeile 2 kann ebensogut als "Stütze" wie als Ortsbezw. Personenname aufgefasst werden. Ersteres entspräche dem hebräischen 7DD, letzteres hingegen dem Namen Sâmik. In Zeile 12 heisst es ersichtlich "unterstützen".

Zeile 3: אברנת scheint hier kein Personenname zu sein, da nur von zwei Stiftern die Rede ist. Dann kann auch ברנת nicht Personenname, also nicht der Name des Vaters von Ja-dif sein, sondern beide: אות ברנם und אות שנגפום müssen als Orts- oder Burgennamen aufgefasst werden, also: "Wahb-awam Ja-dif, (der Herr) von Djadan und Ḥidawat. Es gibt eine Cisterne Ḥidaw (Ḥidau) drei Stunden westlich von Simh im Mikhlaf Self, drei Stunden westlich von Tûrân und nördlich vom Wâdî Rima'. Hamdânî erwähnt es Seite 105, Zeile 4, seiner Djezîrat el 'Arab:

جبل أنس وفيه محفر البقران ووتيم وسمم وريمة الصغرى وحذا ,Dje bel Anis, auf welchem sich die Bakarânfundstätte befindet, und Watîh (nicht Watjah, wie D. H. Müller vocalisirt) und Simh und Klein-Raimat und Hida. Bekri 272 nennt مُدَدًا "einen Ort im Jemen", S. 307 letzte Zeile schreibt er den Namen (nach Hamdânî, auf den er sich dabei beruft) richtiger: مُدَدًا Die Familie Dû Djadan wohnte zu Hamdânî's Zeit in Šibâm Akjân.

In der Inschrift Glaser 24, die etwa 80—90 Jahre älter ist, als der uns beschäftigende Text, werden eine Reihe von Personen als בנו גרנם bezeichnet. Ich habe aber gleichwohl nicht den Eindruck, dass לבו hier "Söhne" bedeutet; es könnte ganz gut auch "Kinder, Bürger aus Djadan" heissen. Der Vergleich mit dieser Inschrift ist aber nützlich, weil er uns lehrt, dass die Djadaniten



<sup>1)</sup> D. H. Müller würde "uns" sagen; denn der richtige "Epigraphiker von Fach" spricht nur dann in der 1. Person des Singulars, wenn er etwas zu "entziffern" glaubt und wäre es auch die selbstverständlichste Kleinigkeit, die jeder Andere auch zu "entziffern" vermag. Jedes Handwerk muss verstanden werden.

Anhänger sowohl des Königs Wahb-îl Jahîz (als dessen Unterthanen bekennen sie sich in Glaser 24) als auch der Könige Ilisarh und Ja-zil waren, woraus wir folgern können, dass die letzteren und ihr Vater Fâri' Janhab irgendwie verwandt gewesen sein dürften mit Wahb-îl Jahîz, der vielleicht ihr Vorfahr war.

11. . . . .

10 A 8

שפורה man auf den Inschriften nicht selten vorkommende שקרים, welches man auf den ersten Blick für ein Particip der VIII. Form von قرة halten möchte, und שמחים erkläre ich gleichwohl anders, nänlich durch arabisch قرة المنافذة عند المنافذة إلى المنافذة المنافذة المنافذة إلى المنافذة إلى المنافذة المنافذة المنافذة إلى المنافذة المناف

n ausdrückte und das aus dem i entstandene i am Schlusse wegliess,

Der Plural המחם erklärt sich vielleicht aus أَعْتَى durch Hinweg-lassung des i, was selbst im Arabischen in der Aussprache vorkommt, z. B. Salât aus sollt. Die feminine Form erklärt sich durch den entsprechenden Gebrauch im Arabischen, wenn man eine Gesammtheit bezeichnen will. So heisst "El Mahdijat" die Gesammtheit der (männlichen) Anhängerschaft des Mahdi, "Es Sahâbat" die (männlichen) Freunde des Propheten. Ich übersetze anter", "Freund". Wegen המשם kann wohl schwerlich an arabisch "", "Freund". Wegen המשם "hassen", "verleumden", "Hasser", "Verleumder" ge-

dacht werden, obzwar die Ableitung von dieser Wurzel grammatisch ebenso möglich wäre wie von قق "spioniren", da neben auch noch der Infinitiv بقاتة "Hass", "Verabscheuung" vorkommt. Dieser würde sabäisch in der That مقات geschrieben werden. Doch müsste das stets von Fall zu Fall untersucht werden, da der jeweilige Context der Inschrift wohl erkennen lassen wird, ob von "treuen Dienern, Beamten, Generälen, Vertrauten" oder vom Gegentheil: von "Hass" und "Hassern" oder "Spionen", "Verleumdern" die Rede ist.

Zeile 5: Die Wortreihe בעלמשכתויהוכראן steht genau so auf dem Steine, ohne Trennungsstrich zwischen den einzelnen Worten. Es ist daher jede Zerlegung unsicher. Ich vermuthe nach בעל als erstes Wort משבח, da wir bei Ptolemäus und im Periplus einen Hafen Moscha verzeichnet finden (an der Weihrauchküste).

Da in Zeile 12 אלמקהדבראין, "Ilmakah von בראין" steht, ebenso in Arnaud LIII = Glaser 480 בראן, so vermuthe ich, dass auch an unserer Stelle בראן abzutrennen ist, so dass das ihm vorangehende ו , und " bedeutet. Dann bleibt in der Mitte nur יות , und Jâth", oder "Waith" als nähere Bestimmung von משכת, übrig. Was mit ית oder וית und mit בראין, bezw. בראין der 12. Zeile geographisch anzufangen sei, weiss ich absolut nicht. עראן und . כראין, sonst fast ausschliesslich in Şirwâher und Mariber Inschriften vorkommend und offenbar identisch, klingen an des Ptolemäus Ποιωνοτόν όσος und den gleichnamigen Fluss Prion in der Weihrauchregion an, wenn man sich etwa zur Aussprache Barî-jan oder Barî-jun des plene geschriebenen בראין entschliessen wollte. Aber die häufigere Form בראן spricht sehr dagegen. Für oder aber bietet sich mir nicht einmal eine Vermuthung; denn 'Αστόα κώμη, das allerdings auch in der Weihrauchgegend lag, ist doch dem Laut nach allzu abweichend, und irgend ein وين oder umzuändern, wäre einstweilen ويث der Djezîrat Hamdânî's in وثن geographisch nicht zu stützen. Vielleicht liegen diese Tempelorte bei Mârib oder Şirwâh.

Zeile 13: צנעו ורחבחן, offenbar Ṣan'â- und Er Raḥâbat שנעו oder Er Raḥabat الرّحبة. Damit können die heutige Hauptstadt Ṣan'â und das kaum vier Wegstunden nördlich von ihr

x duz11,486

gelegene Raḥâbat bezw. Er Ráḥaba gemeint sein. Wir haben aber auch ein Ruḥâbat, eine Ráḥaba und ein Ṣan'â in der Mâriber Gegend, alle am rechten Ufer des Wâdî Denne. Nach den Inschriften zu schliessen, müssen diese östlichen Orte und Bezeichnungen älter sein als die gleichnamigen auf den Bergen, so dass eine Uebertragung der Namen vom Wâdî Denne auf die Berge angenommen werden muss. Allein zur Zeit unserer Inschrift kann das schon vollzogen gewesen sein, so dass wir gar nichts entscheiden könnten, wenn uns nicht der Fundort der Inschrift (Mârib) und der Umstand zu statten kämen, dass die königlichen Brüder Ilišarh und Ja-zil insbesondere in der Gegend von Mârib und Şirwâh ihre Anhänger hatten. Aber auch damit stehen wir noch nicht auf völlig sicherem Boden.

Zeile 14: DINN kann "Völker", "Stämme", aber auch "Parteigänger", "Anhänger" bedeuten. Die Stadt DID ist kaum zu localisiren. Eine Stadt ähnlichen Namens kennen der Periplus und Ptolemäus. Ersterer nennt sie Saue, bei Ptolemäus heisst sie Sabe regia (griechisches  $\beta$  wird häufig wie w gesprochen!). Sie lag in der noch heute Sawwa genannten Gegend südwestlich von Ta'izz. Ob aber in unserer Inschrift das D wirklich blos Mimation ist? Gehört es zum Namen, dann weiss ich geographisch mit der Stadt (Saum oder Sawâm) nichts anzufangen.

אלהרתן kommt auch Sab. Denkm. Nr. 12 vor, und zwar gemeinschaftlich mit ארץ הוון dem "Lande Hauzan", woraus geschlossen werden darf, dass der Ort nicht allzuweit von Hauzân, d. i. von Harâz gelegen sein wird. Hamdânî nennt S. 54 einen Ort של irgendwo in der jemenischen Tihâma und S. 79 ein Mesdjid oder auf dem Djebel Milhân, und zwar auf einem sehr quellenreichen Theile Sâhir dieses Berges. Vielleicht lag Es Sâhirat (so könnte של gedeutet werden) irgendwo am Djebel Milhân, was zu Hauzan nicht übel passen würde. Den Berg Milhân findet man auf jeder besseren Karte Jemens. Er liegt rechts (nördlich) vom Wege von Hudjeila nach Bâdjil. Nach dieser Sachlage zu schliessen, scheinen die vereinigten Raidaniten und Habašiten in der Gegend von Ta'izz und in der daran angränzenden Tihâma Aufstellung genommen zu haben, gegen Ilišarh und Ja-zil, also im Interesse des Ša'r Autar, der damals schon einen Theil der

Himjaren auf seiner Seite gehabt haben muss. Sie scheinen aber geschlagen worden zu sein, so dass sie ihr Heil in der Unterwerfung unter Ilîšarh und Ja-zil suchen mussten; denn aus

Zeile 17 ff. geht klar hervor, dass Šamar, der hier als Herr von Raidân und Himjar bezeichnet wird, Hülfe verlangt hatte [בעלי רשׁתער שמר] "von wegen dessen, dass Hülfe erbeten hatte Šamar u. s. w."; ישמער ist natürlich contrahirt aus "helfen", indem das radicale ב sich dem darauffolgenden Consonnanten assimilirte, ähnlich wie שחטעו statt שחטעו (in Z. D: M. G. 33, S. 487 von Mordtmann irrig als X. Form von ינחשא ינחשא, הנער statt הער, ינחשא statt הער, ינחשא statt הער, נרושע statt הער, נרושע statt הער, נרושע statt הער, נרושע Schrift:

bei den Ḥabašiten, dass sie aber insgesammt eine Demüthigung (Niederlage?) erlitten.

Interessant an diesem Texte ist zunächst der Titel Samars: "Herr von Raidân und Himjar". Es geht daraus hervor, dass zu gewissen Zeiten der Herr von Raidân in der That auch Herrscher von Himjar war.

Sodann fällt die eigenthümliche Rolle der Habašat auf, die wir hier plötzlich im Bunde mit den Himjaren finden, welche noch wenige Jahre oder Jahrzehnte früher ihre Hauptgegner waren. Es scheint damals sehr unruhige Zeiten in Arabien gegeben zu haben und die Constellation der dortigen "Mächte" mag öfterem Wechsel unterworfen gewesen sein, je nachdem Ša'r Autar oder Ilîšarh Oberwasser hatten. Erst kämpfen die Habašiten für 'Alhân und seinen Sohn Ša'r gegen die Himjaren. Im Bunde mit einem Theile dieser letzteren, die mittlerweile für Ša'r Partei genommen haben, bekriegen sie den Gegner Ša'rs, kriechen aber schliesslich auch bei dem Gegner zu Kreuze.

Als Anhänger der beiden Könige Ilîšarh und Ja-zil erscheint in unserer Inschrift der Fürst eines Theiles des Stammes Bakîl und zwar des Theiles (Viertels) von Raidat, während wir

Digitized by Google

aus den andern Inschriften wissen, dass der Stamm Ḥâšid, das ḥâšiditische Drittel von Sam'â, etc. die Hausmacht des Königs 'Alhân und seines Sohnes Ša'r bildeten. Ebenso berichten uns die Inschriften, dass zu den Parteigängern Ilišarḥ's und Ja-zil's die Stämme von Ṣirwâḥ, El 'Ynân, ein Drittel des Stammes Sam'â (Drittel von Hadjar) etc., also im Wesentlichen die östlichen Gebiete von Saba gehörten.

Es lässt sich denken, dass diese grossen Umwälzungen in Arabien (Vernichtung des katabanischen Reiches, dynastische Thronstreitigkeiten in Saba, Bekriegung der Himjaren etc.) fremden Eroberern höchst willkommen sein mussten. Gewiss sind die Arsaciden schon im 2. Jahrhunderte v. Chr. in Südostarabien eingedrungen und ihrem Beispiele sind, sobald sie es überhaupt nur konnten, nämlich im Jahre 24 v. Chr., also wenige Jahre nach ihrer Besitzergreifung von Aegypten, auch die Römer gefolgt, allerdings ohne ihr Ziel zu erreichen.

Die Rolle der Arsaciden und Sassaniden in Südost- und in Ostarabien habe ich schon im Jahre 1889 in meiner "Skizze" zum ersten Male und zwar genügend eingehend hervorgehoben. Auch dass unter dem Perserkönige Darius ein Theil Südostarabiens (Maka) und Sokotrâ zum persischen Reiche gehörten, habe ich damals betont. Ich bin fest überzeugt, dass man in jenen Gegenden persische Keilinschriften, Pehleviinschriften und echte habašitische Inschriften finden wird. Insbesondere gilt das mit Bezug auf das Land von Tafar, das zeitweise sowohl der persischen wie insbesondere der habasitischen Herrschaft unterstand und später theilweise sassanidisch wurde. Dort müssen alle die genannten Arten von Inschriften vorhanden sein. Selbstverständlich auch hadhramitische, da der westliche Theil des Landes, wie wir gesehen haben, lange Zeit hindurch zu Hadhramôt gehörte. Ganz genau so liegt mit Rücksicht auf die in diesem Werke schon öfters berührten Verhältnisse die Möglichkeit vor, dass wir in dieser Gegend auch katabanische Inschriften, ja im Hinblick auf das, was ich in meinen früheren Schriften über die griechischen Colonisten in Arabien, besonders auf Sokotrâ, auseinandersetzte, sogar auch griechische Inschriften finden werden. Ganz besonders aber können wir auch rein minäische Inschriften (aus der alten Königszeit und auch aus späteren Jahrhunderten)

aus jenen Districten erwarten; denn im "Ausland" 1890, S. 957 und 958 habe ich nachgewiesen, dass eines der minäischen Hauptheiligthümer des Gottes 'Athtar, nämlich יהרק (Jehrak), im Gebiete des heutigen Mahra lag, da es lautlich mit Γεράκον κώμη des Ptolemäus zu identifiziren ist und vielleicht dem ptolemäischen Oraculum Dianae jener Gegend entspricht. Ebenfalls an der gleichen Stelle im "Ausland", S. 956 ff., erläuterte ich die höchst merkwürdigen Angaben des Plinius, dass die Minäer (eine Abtheilung der Minäer) benachbart der Weihrauchregion, d. i. Mahra, wohnten und dass durch ihr Land der Weihrauch auf Kameelen verfrachtet wurde und zwar auf einem engen Wege, dann nach Sabota, von wo er nur über Thomna durch das Gebanitenland ausgeführt werden durfte. "Wenn dem so ist", fügte ich hinzu, dann gingen die Karawanen offenbar von Mahra auf einem engen Wege, also wohl in einem Flussbett (im Wadt Hadhramot oder noch wahrscheinlicher im Wadi Khasmôt, möglichenfalls auch längs der von Sprenger nach Ibn Mudjawir mitgetheilten Strasse von Tafar in Mahra bis Schibam in Hadhramot, deren Bedeutung 1) aber Sprenger ebenso entging, wie dem Ibn Mudjawir, welchem der gelehrte Arabist in § 257 der Alten Geographie Arabiens' vorwirft, dass er keine Idee von dem Ursprung der längs dieser Strasse befindlichen Bautenüberreste gehabt habe) durch das minäische Gebiet, welches ja sowohl an Mahra als an Hadhramôt nach den Angaben des Plinius angränzte, also zwischen beiden lag, zogen dann ziemlich genau westlich in die hadhramitische Hauptstadt Sabota (Sabwa) und von hier nach dem Gebanitenlande . . . " Wenn man statt: "nach dem Gebanitenlande" liest: "nach dem zum Gebiete der (der Hauptsache nach im Südwestwinkel der Halbinsel wohnenden himjarischen) Gebaniten gehörigen Districte", was damals zutreffend gewesen sein kann, dann findet man, dass diese Strasse beinahe völlig mit dem heutzutage üblichen Weg übereinstimmt: Tafâr, Šibâm, Šabwa, Thomna (im Wâdî Baihan el Kaşab, inschriftlich חמנע), Marib, Nedjran etc. Nahe dem Ausgangspunkt dieser Strasse, also unweit von Tafar, gab es



¹) Sprenger suchte den "engen Weg" bei Ez Zelâla im Hidjâz und konnte infolge dessen nicht erkennen, dass die Bautenüberreste der Strasse von Mahra nach Šibâm eben von den alten Völkern Südarabiens herrühren.

sonach damals Minäer, vielleicht Nachkommen der גבאן der minäischen Inschriften, die nichts mit den Gebaniten der Classiker zu thun zu haben brauchen. Von ihnen können Inschriften vorhanden sein, ja auch von ihren Vorfahren aus der minäischen Königszeit. Nun wird man verwundert ausrufen: ja, was sollen denn in dieser Weihrauchregion noch alles für Völkerschaften gehaust haben: Habašiten, Perser, Griechen, Katabanen, Arsaciden, Minäer und Sassaniden! Aber es ist gleichwohl so; denn nirgends auf der arabischen Halbinsel haben sich die Völkerschaften so gedrängt wie gerade in der Weihrauchgegend. Diese war in alter Zeit, wie es scheint, einer der wichtigsten Theile von ganz Arabien. Ja, wenn ich vollständig sein wollte, müsste ich sogar auch noch Sabäer (Himjaren) zulassen; denn auch diese haben dort zeitweilig geherrscht. Ich habe eben deshalb, leider als Einziger, stets betont, dass die Erforschung gerade dieser Gegenden ein dringendes Bedürfnis ist, da wir von dort her noch gar mancherlei Aufschlüsse zu erwarten berechtigt sind. Man hat aber trotz meiner wiederholten eindringlichen Hinweise, die sich auf sehr mühsam erlangte historische Ergebnisse stützten, gelehrterseits der Sache keine Beachtung geschenkt. Der einzige Bent, der leider blos Amateur ist, scheint die Winke beherzigt zu haben, ob mit Erfolg, das weiss vorläufig Niemand, da Bent seit seiner Rückkehr nichts verlauten lässt. Er war bisher der einzige, der das Innere dieser Region betreten hat, und zwar in den ersten Monaten dieses Jahres, wie eine Zeitungsnachricht meldete. Bent soll von Tafar landeinwärts vorgedrungen sein. Die Gegend gehört zum Imamat Maskat, dessen Herrscher, unter englischer Protection stehend, einen Beamten in Tafar hat, so dass für Engländer, die im Auftrage ihrer Regierung reisen, gerade diese Gegend keine Schwierigkeiten bietet. Bent wurde, einer Nachricht der "Neuen Freien Presse" vom 16. April 1895 zufolge, für den nächsten Tag in Wien erwartet. Leider las man dann nichts mehr über die Erfolge seines Tafarener Abstechers. Hoffentlich hat er Inschriften mitgebracht! Das wollen wir abwarten und einstweilen wieder zu unserem Thema zurückkehren!

Auch die uns beschäftigende Inschrift ist nach einem Eponymos datirt. Wenn man nicht annehmen will, dass die Eponymatseinrichtung auch noch eine Zeitlang nach der Einführung der

Aera (beginnt 115 v. Chr.) fortbestand, dann bleibt nichts anderes übrig, als alle diese so datirten Inschriften noch vor 115 v. Chr. anzusetzen, so dass wir mit unserem 'Alhân Nahfân wenigstens bis 150 v. Chr. hinaufrücken müssten. Dass dann die chronologische Anordnung, wie ich sie oben versucht habe, hinfällig wäre, wurde bereits dort erwähnt.

Es verdient darauf hingewiesen zu werden, dass irgend eines, vielleicht das einschneidendste, der uns durch diese Inschriften bekannt gewordenen Ereignisse den Anstoss zur Einführung der Aera gegeben haben dürfte. Welches, wissen wir nicht, weil wir mit Bezug auf die Zeit der hier in Betracht kommenden Könige ('Alhân, Fâri', Ša'r, Jerîm, Ilîšarh, Ja-zil etc.) innerhalb eines Zeitraumes von mindestens 70 Jahren schwanken. konnten nur das Minimaldatum feststellen (für 'Alhân Mitte der ersten Hälfte des ersten vorchristlichen Jahrhunderts), während wir nach oben bis 140, ja sogar bis 180 v. Chr., Spielraum lassen mussten. Hier mehr Präcision zu gewähren, werden nur neue Inschriftenfunde im Stande sein. Es wäre also durchaus willkürlich, wenn wir vorgreifend entscheiden oder behaupten wollten, die Einführung des Titels "König von Saba und du Raidan" falle mit dem Beginne der Aera (115 v. Chr.) zusammen, oder ein anderes bestimmtes Ereignis, wie etwa der Untergang des katabanischen Reiches, decke sich mit diesem Zeitpunkt. Das wären lediglich Vermuthungen, die sich bei dem jetzigen Zustande unserer Kenntnis nicht erweisen lassen. Es ist übrigens einstweilen auch so genug gewonnen, dass wir mit Bestimmtheit sagen können: die erwähnten Ereignisse fallen in die Zeit zwischen 180 und 80 v. Chr. Es braucht also jetzt nicht mehr der eine Tropf zu rathen, die Vertragsinschrift scheine aus dem achten vorchristlichen Jahrhunderte zu stammen, ein anderer: vielleicht aus dem 1. Jahrhundert, und ein dritter autoritativer Dünkelmann: "mich dünkt, sie könnte dem fünften nachchristlichen Jahrhunderte angehören". Haupttreffer machen nur wenige Glückliche und zwar nur in der Lotterie und bei Ergatterung von Professuren, nicht auf dem Gebiete der wissenschaftlichen Erkenntnis. Wenn zehn Fälle vorhanden sind, so wendet derjenige Forscher die richtigere Methode an, welcher die Mühe nicht scheut, sieben oder acht von diesen Fällen als unmöglich nachzuweisen und dann auf Grund dieses

mühsamen Resultates erklärt, dass die Wahl nur zwischen den zwei oder drei übrigen Fällen schwankt, als jeder andere Forscher, welcher etwa aufs Gerathewohl und ganz mühelos, auf die eigene Autorität hin, auf diesen oder jenen Fall räth, selbst wenn durch solches Rathen einmal zufällig wirklich das Richtige herauskommt. Dem Zufall darf die wissenschaftliche Erkenntnis ebensowenig preisgegeben werden wie dem bei gewissen Gelehrten so beliebten Autoritätenschwindel; denn sonst würde sie bei zehn Fällen neunmal irregehen.

### X.

Nun wären wir eigentlich mit den halbwegs wichtigen Texten, welche annähernd in die Zeit der Vertragsinschrift gehören, fertig. Wir wollen aber der Vollständigkeit halber, und insbesondere um das himjarische Element und das habaschitische, soweit sie inschriftlich vorkommen, nach Möglichkeit auch für die späteren Jahrhunderte, etwa bis zum 6. Jahrhundert n. Chr., zu beleuchten, auch noch zwei oder drei andere Denkmäler besprechen.

Da haben wir zunächst die Inschrift Nr. 14, welche in Jos. und Hartwig Derenbourg's "Études sur l'Epigraphie du Yémen" veröffentlicht ist.

Die Inschrift gehört der Zeit der beiden Könige Jäsir Juhan'im und Šamar Juhan'iš an, also der zweiten Hälfte des 3. Jahrhunderts n. Chr. Leider fehlt rechts ein ganzes Drittel des Textes, so dass keine Sicherheit in Bezug auf den sehr interessanten Inhalt gewonnen werden kann. Den Derenbourg'schen Ausführungen aber schliesse ich mich gleichwohl nicht an.

Meines Erachtens berichtet die Inschrift über eine Erhebung des Sa'dta-lab Juhaši' und seiner Söhne zu Gunsten der Hamdanfürsten Jerim Aiman, Bâridj und Šaf'atht Ašwa' gegen die Könige Jâsir Juhan'im und Samar Juhar'iš, welche nicht hamdanischer, sondern himjarisch-raidanischer Abstammung gewesen zu sein scheinen. In Zeile 5 ff. wird nämlich berichtet, dass die Himjaren in einer leider nicht genannten Stadt ein Massacre veranstalteten, sich dann in der Stadt Dhahr (im Wâdi Dhahr, nahe nordwestlich von San'à) verschanzten, wo sie seitens der Könige [Jâsir Juhan'im und] Šamar Juhar'iš und der Anhänger (אמר)

offenbar = \text{\text{TED}}, Hülfsgenossenschaft") der Himjaren (ersichtlich einiger abtrünnigen Hamdaniden und anderer dortigen Stämme) verproviantirt wurden. Sa'dta-lab jedoch cernirte und überwältigte sie mit Hülfe der Hamdanidenfürsten Jerîm und Bâridj ("der Söhne, dh. Descendenten, von Bata' und Hamdân"). In Zeile 10 nennt die Inschrift "die Raidaniten (oder Raiditen, von Raidat?), die Leute von Unter-'Ašir, die Araber von Mârib...", womit offenbar die Mannen der beiden Könige gemeint sind. Wie es scheint, kam es zwischen den genannten Arabern und den Hamdânfürsten (Šaf'atht Ašwa' und Jerîm Aiman) zu einem zweiten Treffen, in welchem die Stifter der Inschrift den hamdanischen Prätendenten abermals Heeresfolge leisteten und ihnen zu vollem Erfolge verhalfen; denn Zeile 12 heisst es:

# והדרכהמו בכורנהן והקדהמו שביהמו

Zeile 13 heisst es dann: "Was aber die Raidaniten (Raiditen?) anbelangt, so belagerten sie (nämlich der Stifter der Inschrift und seine hamdanischen Fürsten) dieselben (ich lese מבורורותם) ...... und entrissen ihnen alle Burgen von Raidat und alle Festungen der Raidaniten (oder Raiditen, Bewohner von Raidat?) und (vertrieben sie aus den beiden Ge)bieten Dhaba' und Badh'at".

Die Raidaniten (wenn nicht die Raiditen gemeint sind), wohl der specielle Clan der Könige, scheinen immer als eine besondere Gruppe, als Elitegruppe, der Himjaren betrachtet worden zu sein, weshalb sie auch in dieser Inschrift noch speciell genannt werden.

Glaser, Abessinier.

Digitized by Google

Die Ortsnamen beweisen uns, dass der Schauplatz dieses Krieges die Ebene des Baun war, die also den Hamdaniden zufiel. Unter den "Festungen der Raidaniten" werden wohl nur die Burgen derselben Gegend, vielleicht gerade der Gegend von Raidat, gemeint sein, da ja nicht anzunehmen ist, dass die Hamdaniden ganz Jemen, dessen Burgen damals den Raidaniten gehörten, erobert haben.

Gegen das Ende der Inschrift wird auch noch der Dank ausgesprochen für irgend etwas, was sie mit Bezug auf die Burg "des Sabäers" zu thun vermochten, doch ist der Sinn nicht erkennbar, da gerade die wichtigsten Worte fehlen. וחמרם ברת הורעו "und aus Dank dafür, dass sie verhinderten", fängt der betreffende Satz an; vielleicht, dass sie die Himjaren fernhielten von der Burg des Sabäers, d. i. eines Freundes der Stifter?

Wie ein Vergleich mit den Ausführungen der Herren Derenbourg zeigt, fasse ich diese Inschrift völlig anders auf als sie. Sie gibt uns Kunde von einem Versuche der Hamdaniden, die vielleicht schon seit Langem verloren gegangene Herrschaft den Raidano-Himjaren wieder zu entreissen. Einen gewissen Grad von Unabhängigkeit werden die Hamdaniden immerhin behalten haben; aber die Oberhoheit erlangten sie damals nicht; denn aus Gl. 433 — Arnaud XLV geht hervor, dass derselbe Šaf'atht Ašwa' und sein Sohn Zeid Aiman die Oberhoheit des Königs Šamar Juhar'iš anerkannten; da in Glaser 433 nur Šamar Juhar'iš und nicht mehr sein Vater Jâsir Juhan'im erwähnt wird, und da ferner Šaf'atht Ašwa' bereits mit seinem Sohne auftritt, so ist es klar, dass die Inschrift jünger ist als die Derenbourg'sche.

Als wenige Jahrzehnte später die Wellen der monotheistischen Propaganda auch Südarabien bespülten, suchten beide Parteien, die himjarische und die hamdanische, sich die neue Strömung zu Nutze zu machen: die Himjaren begünstigten den jüdischen Glauben, während die damals weniger mächtigen Hamdaniden dem Christenthume, allerdings nur in den entlegeneren und der Macht der Himjaren mehr oder weniger entrückten Gegenden, wo sie selbst das Heft in Händen hatten, wie im Wâdî Nedjrân, in der Gegend von Šahâra und in der auch inschriftlich als hâsiditisch (hamdanidisch) bezeugten Tihâma-Gegend von Zebid gegen die Berge hin, Vorschub leisteten; denn mittlerweile waren die traditionellen Bundesgenossen der Hamdaniden: die Habašiten schon

längst nach Afrika übersiedelt und waren hier zu einem mächtigen Factor und auch zu Beschützern des christlichen Glaubens geworden.

Das Ineinandergreifen der Geschichte Jemens und Abessiniens in jenen Jahrhunderten, eine der interessantesten Erscheinungen von dramatischer, ja erschütternd dramatischer Wirkung, dieses blutige Ringen des alten Bundes mit dem neuen Glauben, welch letzterer sich unter Roms mächtigem Schutze anschickt, die Weltherrschaft anzutreten, das Alles übersteigt den Rahmen dieser Abhandlung. Ich kann in dieser Beziehung nur auf meine anderen Schriften verweisen. Nur einzelne Punkte, einzelne Episoden, können an dieser Stelle beleuchtet werden, da es sich mir hier hauptsächlich um das inschriftliche Material handelt, und zwar hier um die jemenischen, im weiteren Verlaufe der Arbeit auch um die in Afrika (Axum) gefundenen abessinischen Inschriften.

Zu ersteren gehört die Inschrift aus Ḥiṣn el Ghurâb. (Rabenschloss). Ich lese sie jetzt folgendermassen:

שמיפע אשוע ובניהו שרחבאל יכמל ומערכרב יעפר בנו לחיעת ירחב לידיא אלהת כלען ודיזאן ודגרנם ועילן (?) ושרפן וחכן ויתען וישבם וירס ומכרבם וופחת ודסאין ויללם ועימן ויסל ולבחם וגדוב וכסרן ורחית וגרדן וקבלן ושרגי ובנו מלהם ואשעבהמו וחכת ואלהן ושלפן ועיקתן ורתחם ורכבן ומבלקן ואבכלן וסכרם וכבור ומחרג שיבן דנצף שטרו דן מסנדן בערן מוית כתובו גנאתהו וחלפהו ומאגלתהו ומנקלתהו כשתצגעו בהו בגבאו בן ארק חבשת ואשיו אחבשן תרקתן בארק חמירם בהרגו מלך חמירם ואקולהו אחמרן וארחכן ורחהו דחגתן דלארבעי ושהמאתם חרפתם.

Wie man sieht, habe ich gegenüber den vorliegenden Copien manchmal scheinbar gewaltsame Aenderungen vorgenommen und mich nur bei einzelnen Worten an frühere Erklärer, so besonders an Mordtmann, gehalten. Allein, so lange wir keine vollkommen verlässliche Copie der Inschrift besitzen, sind solche Aenderungen erlaubt; denn um eine genaue wörtliche Uebersetzung eines so defecten Textes kann es sich nicht handeln, sondern lediglich um einen möglichst einleuchtenden Sinn desselben. Ich übersetze also:

"Sumaifa' Ašwa' und seine beiden Söhne Šarahb-îl Jakmal und Ma'dîkarib Ja'fur, die Söhne (Descendenten) des Lohai'at Jerhab, die (Herren) von El Kelâ', ferner der Herr von Jez-an (?), dann der Herr von: Djadan, Ghailan, Eš Sáraf, Ḥabban, Jeth'an, Jašbum, Jeris, Mikrab, Wafhat, (Wakhat?), sowie der Herr von: Sa-jan (?), Jeltl, Ghaiman, Jesîl, Lábakh, Djadâwib, El Kesr, Rákhijat, Djerdân, El Kâbil, Šerdjâ, dann die Benû Malham und ihre Stämme von: Wahkat, Alhân, Es Self, Edh Dhaikat, Rathah, Er Rakb, El Mablak, el Abkal (el Abkûl == die Bakilier?), Súkar, (endlich) die Grossen und Vögte von Saiban du Nașaf, schrieben diese Gedenktafel in der Stadt (Burg) Mawijat, als sie in Stand setzten ihre (der Burg) Mauern, ihren Rayon (Umgegend), ihre Cisternen und ihre Zugänge (Felspfade) (und) als sie sich darin befestigten, als sie (die Abessinier) aus dem Lande Ḥabašat kamen und sie bewahrten (hielten bereit, ermöglichten dadurch, von = speciell für Jemand aufbewahren, aufheben) den Abessiniern die Besitzergreifung (בّ, II. Form von בّ, im Lande Ḥimjar, als

Ich hatte früher angenommen, dass dieses Datum mit dem Todesjahre (525 n. Chr.) des  $\overline{D}\hat{u}$  Nuwâs zusammenfalle, dass also die Aera im Jahre 115 v. Chr. beginne. Der Wortlaut dieses Textes jedoch scheint dafür zu sprechen, dass die Inschrift gesetzt wurde, als der Tod des  $\overline{D}\hat{u}$  Nuwâs bereits vollendete Thatsache war, also vielleicht erst im Jahre 526, so dass die Aera auf 114 v. Chr. zurückgeführt werden müsste. Die kleine Differenz ist übrigens belanglos; denn auf ein Jahr oder gar auf Monate genau werden wir die Geschichte Südarabiens noch lange nicht feststellen können.

(damit) sie erschlugen den König von Himjar und seine

Unterfürsten der Himjaren und der Arhabiten. Gedenktafel) Datum: Dû el Hidjjat im Jahre 640."

Wie man aus meiner Uebersetzung ersieht, zerlegte ich die zahlreichen Nomina propria in mehrere Gruppen. Gleichwohl ist auch die Auffassung zulässig, dass die Namen nicht zu politischen Gruppen oder Einheiten zusammengehören, sondern coordinirt nebeneinandergestellt sind. Zur Annahme von Gruppen bin ich lediglich durch die wenigen Personennamen (die Benû Loḥai'at Jerḥab,  $\bar{D}$ û Jez-an,  $\bar{D}$ û Djadan,  $\bar{D}$ û Sa-jân, Benû Malham) veranlasst worden.

Was nun die Namen selbst anbelangt, so sind folgende sicher bekannt als Ortsnamen, wobei ich nur diejenigen hervorheben will, an denen ich keine Correctur der Schreibung vornahm: Jerîs, Lábakh (ein Ort in Baihan, der aber nicht gemeint sein muss), Kesrân = El Kesr (in Hadhramôt), Rákhijat (= Wâdî Rakhja in Hadhramôt), Djerdân (auf allen Karten verzeichnet), Alhân (Name eines jemenischen Districtes, der aber nicht gemeint ist, da es wahrscheinlich auch in der Gegend östlich vom Jemen ein Alhan gegeben haben wird), Selfan (= Es Self in Hamdanî's Djezîrat 9019, ein Wâdî im 'Awâliklande zwischen Markha und Nasab [Ansab], rechter Zufluss des Wadî Markha) u. s. w. Schon diese wenigen Namen verweisen uns auf die Gegend vom eigentlichen Hadhramôt bis Markha, also genau auf das Binnenland von Hisn el Ghurâb. Dann aber sind die Emendationen, die ich vorgenommen habe, insoweit dadurch Orte derselben Gegend erkennbar werden, gerechtfertigt: Ḥabban (die bekannte Stadt, an Stelle von DDD), und Ješbum (gleichfalls eine bekannte Stadt, an Stelle von ישרם), ferner התחם an Stelle von רחתם, da ein Ort רחתם (Râthiḥ?) in der grossen Inschrift Gl. 1000 in einem Zuge mit Saiban, zu dem es neben אתה und Maifa' gerechnet wird, genannt wird, an einer Stelle, wo auch von Djerdân, 'Armâ und 'Abadân, also gerade von der uns beschäftigenden Gegend, die Rede ist. Die übrigen habe ich lediglich vermuthungsweise corrigirt, ohne sie mit einiger Sicherheit localisiren zu können.

Wir haben also ein Denkmal vor uns, errichtet von Vertretern des gesammten Binnenlandes von Hisn el Ghurâb: von Hadhramôt bis an die Ostgränze des eigentlichen Jemen hin.

Wenn die Abessinier von zwei Seiten den Himjaren auf den Leib rücken wollten: von Westen her und von Osten, dann konnten sie das im Osten in der That nur von dieser Gegend aus leicht bewerkstelligen, da von dort zum Theile längs der Flussthäler verhältnismässig bequeme Wege bis nach der damaligen himjarischen Hauptstadt Tafar führten.

Dass die Stifter der Inschrift den Abessiniern Heeresfolge

leisteten, geht aus der Inschrift nicht hervor, wohl aber, dass sie ihnen den Durchzug gestatteten, was schon an sich eine bedeutende Vorschubleistung war. Ein König der Stifter wird in der Inschrift nicht genannt. Das erklärt sich daraus, dass Hadhramôt und die westlich angränzenden Gebiete damals officiell zum himjarischen Reiche gehörten, dessen Herrscher seit Ende des 3. Jahrhunderts n. Chr. ja den Titel führten: "König von Saba und Dû Raidân und Hadhramôt und Jemânat". Die Stifter waren also Rebellen, die ihren legitimen König verriethen.

Dass die Habasat dieser Inschrift Axumiten, d. h. afrikanische Abessinier waren, ist in neuerer Zeit von Niemand mehr bestritten worden. Nur der Curiosität wegen sei erwähnt, was D. H. Müller auf S. 82 des 2. Heftes seiner unvollendet gebliebenen "Burgen und Schlösser Südarabiens" über denselben Gegenstand orakelt, derselbe D. H. Müller, der anderen Leuten "lebhafte Phantasie" vorwirft:

"Mit dem Untergange des sabäischen Reiches, ist aus denselben Ursachen auch das minäische verschwunden. Ueber die Schicksale der Minäer in späterer Zeit sind wir nicht unterrichtet. Aber fern von dem Heimatsland, ostwärts von Aden an der Bai Qubbat el 'Ain erhebt sich die Burg Hisn Ghurâb (sic), wo Himjaren ein Denkmal setzten zur Erinnerung eines Kampfes mit den Aethiopen. Etwa zwei Tagereisen nördlich davon, fand Wrede eine Mauer quer durch das Thal Öbne gezogen, die einen festungsartigen Zweck hatte. Am Thorwege derselben befindet sich eine Inschrift in minäischem Dialect, die besagt, dass die Mauer erbaut worden ist, "als man sich zu schützen suchte gegen die Himjaren". Die Nachkommen der Sabäer und Minäer standen einander nach Jahrhunderten auch hier feindlich gegenüber."

So viel Worte, so viel historische Monstruositäten. Aber den Wiener Historikern der Sedjendjerdteppiche muss diese Auseinandersetzung gewaltig imponirt haben; denn sie schlugen in ihrer Philosophenfacultät D. H. Müller gar nicht lange nachher zum ordentlichen Professor vor, als welcher er seither in derselben segensreichen Weise weiterwirkt. Jetzt kann man auf allen Orientalistencongressen die obligaten Regierungsvertreter: den Herrn Josef von Sedjendjerd, und David, Herrn von Ma'în und Lihjân, als wahre Dioscuren bewundern. Es geschieht wohl ledig-

lich der besseren Kleeblattimitation wegen, dass sich an Persien und Arabien auch Leo von Ham angeschlossen hat, obzwar dieser weder einen funkelnagelneuen Sedjendjerdteppich in die vorsündflutliche Zeit zurückdatirte, noch auch nur einen einzigen Minäer oder Lihjaniten "in die Wissenschaft eingeführt" hat. Wie kommt dieser Saul mit seinen ehrsamen, spiessbürgerlich soliden hamitischen Studien zu den beiden sich nur in schwindelnder Höhe bewegenden Propheten? Vielleicht, weil es nicht gut ist, dass der Mensch allein sei. Aber Indien, das grosse Indien, steht in Wien auch einsam da. Da könnte Hamitien doch ganz gut mit Indien gehen. Doch das mögen diese Potentaten selber unter einander ausmachen! Brrr, mir graut's, wenn ich an die schöne blaue Donau denke. Was werden da noch für Propheten an ihren Ufern wandeln, wenn erst Alles in Wien mit Minäern und Lihjaniten bevölkert und mit Sedjendjerdteppichen belegt sein wird!

Ein anderes südarabisches Monument, dem wir gleichfalls einige Bemerkungen zu widmen haben, ist die Inschrift Glaser 618, zu der noch 555, 553, 556 (dies die vier Nummern, welche ich beim successiven Copiren den vier beschriebenen Seiten des Steinprismas gab und welche auch die inhaltliche Aufeinanderfolge der vier Seiten kennzeichnen) gehören, die ich aber kurz Glaser 618 nenne. Diese äusserst lange Inschrift theilte ich am 15. Oktober 1889, nachdem das 1. Heft meiner "Skizze" bereits gedruckt und vertheilt war, Herrn Professor Fritz Hommel mit, mit dem Rechte, sie herauszugeben. Bis heute hat er die Ausgabe leider noch nicht bewerkstelligt; er theilt mir jedoch mit, dass das nun bald geschehen werde. Es ist vielleicht die Perle meiner ganzen Inschriftensammlung. Ich begnügte mich seinerzeit, die für die Chronologie wichtigen Einzelheiten dieser Inschrift in meiner "Skizze" behufs Feststellung der Aera zu verwerten, so insbesondere, dass die Inschrift ein Monogramm enthält, das ich nur Abraha lesen konnte, die Jahreszahlen (657 = circa 542 n. Chr., 658 = circa 543 n. Chr.) und eine Reihe von Personennamen und Ereignissen, welche insgesammt in das 6. Jahrhundert weisen. kann an dieser Stelle um so mehr auf ein näheres Eingehen in den interessanten Inhalt der Inschrift verzichten, als die Inschrift in eine Epoche gehört, für welche uns die Beziehungen der Abessinier zu Südarabien auch durch andere Ueberlieferungen bekannt sind und der Text streng genommen nur im Zusammenhange mit diesen Ueberlieferungen detaillirt behandelt werden könnte, was aber den Rahmen dieser Schrift ungebührlich überschreiten würde, da man mit der Besprechung der Inschrift allein einen ziemlich umfangreichen Band füllen könnte.

Nur so viel sei erwähnt, dass in der Inschrift unter vielem Anderen auch die Nachricht über einen (den letzten) Bruch des berühmten Dammes von Marib und über die Bemühungen zu seiner Wiederherstellung enthalten ist. Das in der mohammedanischen Literatur so berühmte Bauwerk liegt also frühestens seit 543, also seit der Aethiopeninvasion in Trümmern, wahrscheinlich aber erfolgte der definitive Einsturz noch eine Reihe von Jahren später, da die Reparatur, die 543 n. Chr. vorgenommen wurde, wohl die letzte überhaupt, doch immerhin einige Zeit hindurch genützt haben wird. Das Hauptbollwerk des sabäo-himjarischen Wohlstandes ist in demselben Jahrhundert geborsten, in welchem auch die himjarische und dann die abessinische Herrschaft in Südarabien für immer zusammenbrachen.

Nach diesem langen aber zum Verständnis der Vorgeschichte Axums nothwendigen Excurs verlassen wir die südarabischen Inschriften und Arabien, um uns wieder mit dem afrikanischen Abessinien und mit den hier gefundenen Inschriften zu befassen.

### XI.

Wer nur weiss, dass laut den Inschriften ein Ilî'azzu Jalîţ im Jahre 29 n. Chr. König von Hadhramôt war und dass in der Inschrift Glaser 825 Ša'r Autar, der Sohn des 'Alhân Nahfân, als Zeitgenosse des Hadhramitenkönigs Ilî'azzu erscheint, der wird vielleicht nur allzuleicht geneigt sein, die beiden Ilî'azzu für identisch zu halten und sie unmittelbar nach Jeda'-ab Ghailân, König von Hadhramôt, anzusetzen, da dieser laut Glaser 1076 gleichfalls Zeitgenosse von Ša'r Autar, aber auch noch von dessen Vater 'Alhân Nahfân war. Der Schluss läge dann nahe, dass Ilî'azzu Jalîţ der Sohn oder nächste Nachfolger des Jeda'-ab Ghailân war, dass somit Jeda'-ab Ghailân und mit ihm 'Alhân und Djadarot in die ersten zwei Jahrzehnte nach Christi Geburt, also vielleicht noch in des Kaisers Augustus Zeit gehören. Was läge im weiteren

Verfolg dieser Schlussreihe näher als die scheinbar wohlbegründete Annahme, dass dann die Habašat der Vertragsinschrift, also die Unterthanen des Königs Djadarot, nirgend anderswo sassen als in Axum, dem afrikanischen Abessinien und dass von einem arabischen Abessinien auf Grund gerade der Vertragsinschrift keine Rede sein könne? Damit fiele dann noch manche andere meiner Aufstellungen, insbesondere Alles, was ich über den Beginn der Periode der Könige von Saba und du Raidan beibrachte.

Allein, wer meine Darlegungen aufmerksam verfolgt hat, dem wird es nicht entgangen sein, dass die eben angedeutete Schlussreihe nichts weiter als eine Kette von Trugschlüssen wäre; denn ich habe ausdrücklich hervorgehoben, dass Jeda'-ab Ghailân's Sohn inschriftlich Jeda'-11 Bajjan heisst und dass der Vater des Ilî'azzu Jalît weder Jeda'-ab Ghailân noch Jeda'-îl Bajjân. sondern ähnlich wie Selfan - so nur lassen sich die Spuren am Abklatsch deuten - hiess. Ilî'azzu (ohne Beinamen) allerdings muss ein Zeitgenosse oder der nächste Nachfolger des Sohnes von Jeda'-ab Ghailân gewesen sein; aber Ilî'azzu Jalît kann im günstigsten Falle nur der Urenkel des Jeda'-ab Ghailân sein, das aber auch nur unter der durch nichts zu begründenden Annahme, dass sein Vater Selfan ein Sohn des Jeda'-îl Bajjan war. So gelangen wir auch auf diesem Wege mit der Vertragsinschrift mindestens drei Generationen, d. i. circa 90 Jahre vor Ilî'azzu Jalît, also, da dieser für das Jahr 29 n. Chr. bezeugt ist, mindestens ins Jahr 61 v. Chr. Die Könige Eleazos und Charibael im Periplus Maris Erythraei, die noch kurz nach der Mitte des 1. Jahrhunderts n. Chr. regierten, sind also von der Vertragsinschrift mindestens ein Jahrhundert entfernt, in Wirklichkeit, wie wir gezeigt haben, noch mehr. Sonach erweist sich die vielleicht da oder dort gehegte Annahme, dass die Habašat der Vertragsinschrift gerade mit Rücksicht auf die Abfassungszeit afrikanisch sein könnten, als unrichtig, auch schon aus dem Grunde, weil wir aus dem ersten vorchristlichen Jahrhundert, oder noch besser: aus der ersten Hälfte des ersten vorchristlichen Jahrhunderts gar nirgends auch nur eine Spur von einem axumitischen Reiche in Afrika erwähnt finden. Noch mehr gilt das, wenn wir, was wir in diesem Falle doch thun müssten, Djadarot nicht als den ersten axumitischen Herrscher in Afrika betrachten würden, sondern etwa

einen seiner Vorgänger, wodurch wir mit dem Anfang des axumitischen Reiches in Afrika selbst bei unseren Minimaldaten gar schon ins zweite vorchristliche Jahrhundert gelangen würden, also mitten in die Ptolemäerherrschaft binein.

Um die Auswanderung der Habasiten aus Arabien und das Emporkommen der Axumiten in Afrika, zwei im Causalnexus stehende Ereignisse, zeitlich zu fixiren, bedürfen wir glücklicherweise solcher Schlussfolgerungen gar nicht; denn da das erste Ereignis sich nur als Folge des Vorrückens der Parther oder Arsaciden in Arabien erklärt, während anderseits das Entstehen des axumitischen Reiches nur möglich war, als die Macht der Ptolemäer gebrochen war, so ist es direct möglich und sogar sehr leicht, den Zeitpunkt wenigstens annähernd zu bestimmen. Zur Zeit des Periplus (zwischen 56 und 67 n. Chr.) besassen die Arsaciden bereits einen grossen Theil Südostarabiens und fast das ganze Weihrauchland. Es wird immerhin circa ein Jahrhundert dazu erforderlich gewesen sein, so grosse Eroberungen zu machen, so dass wir den Beginn der arsacidischen Herrschaft in Südostarabien etwa in die Mitte des ersten vorchristlichen Jahrhunderts setzen müssen. Genau zu dem gleichen Resultate gelangen wir in Afrika. finden wir kurz nach der Mitte des ersten christlichen Jahrhunderts ein zwar kleines, aber doch schon wohlgeordnetes Axumitenreich, dessen Entstehung nicht allzulange, aber immerhin geraume Zeit vorher stattgefunden haben muss. Nehmen wir nun an, die Arsaciden hätten mehrere Jahrzehnte zur völligen Unterwerfung des arabischen Habašitenreiches gebraucht, während welcher Zeit die herrschende Familie oder sonst mächtige Ḥabašitenclans ihre Auswanderung nach Afrika bewerkstelligten, dann können wir die ersten Anfänge der axumitischen Staatenbildung irgendwann in der zweiten Hälfte des ersten vorchristlichen Jahrhunderts ansetzen; ein wirkliches wenn auch kleines Reichlein aber wird kaum viel früher als um Christi Geburt fertig gewesen sein. Die zweite Hälfte des 1. Jahrhunderts v. Chr. ist auch die historisch am besten passende Zeit, da damals die Macht der Ptolemäer in der Auflösung begriffen, die an ihre Stelle getretenen Römer aber noch nicht soweit vorgedrungen waren, zumal nach ihrem verunglückten Feldzug, den sie 24 v. Chr. nach Südarabien unternahmen und

der sie von ähnlichen Abenteuern im fernen äthiopischen Gebiete gewiss geraume Zeit abgeschreckt haben wird.

Auch die Vertragsinschrift macht durchaus nicht den Eindruck, als wäre Djadarot der letzte König der arabischen Abessinier gewesen; wohl aber sehen wir aus dem nicht lange vor der Vertragsinschrift erfolgten Untergange des katabanischen Reiches, dass es damals in Südarabien bereits arg brodelte und zischte, so dass Djadarot in Arabien wohl nur noch sehr wenige habaschitische Nachfolger gehabt haben wird, vielleicht überhaupt nur noch Goaisos. So gelangen wir auch auf diesem Wege etwa in die Mitte oder in die zweite Hälfte, sagen wir an den Schluss des ersten vorchristlichen Jahrhunderts mit der allmähligen Abbröckelung, bezw. dem Ende der arabischen Habašitenherrlichkeit.

Vor dieser Zeit kennen wir, wie bereits bemerkt, an der abessinischen Küste Afrikas nur ptolemäische Niederlassungen und einzelne sabäische Namen und auch im Binnenlande nennen die alten Autoren (Agatharchides circa 166 v. Chr., Artemidor von Ephesus bei Strabo um 100 v. Chr.) keinen Ort, der die Existenz eines axumitischen Reiches darthun würde oder ein solches auch nur vermuthen liesse. Selbst Adulis, diese seit dem 1. Jahrhundert n. Chr. so berühmte Hafenstadt in der Nähe (südlich) des heutigen Musawwa' (in der arabischen Literatur wird der Name der heutigen Küstenstadt مُسَوِّع überliefert, nur selten مُصَوِّع oder مَصْوَع), wird nicht vor der Zeit des Juba erwähnt. Da Juba in den letzten Lebensjahren Caesars noch ein Knabe war und eigentlich als Zeitgenosse des Augustus zu betrachten ist, so werden seine wissenschaftlichen Werke schwerlich vor dem letzten Jahrzehnt des ersten vorchristlichen Jahrhunderts entstanden sein, etwa zwischen 10 v. Chr. und 10 n. Chr. Bis dahin also war Adulis unbekannt oder so unbedeutend, dass es Niemandem der Beachtung werth schien. Das war aber der Hafenplatz des axumitischen Reiches. Plinius nennt ausser Adulis noch ein Oppidum Sacae und die Insel Daphne. Diese Sakenstadt zeigt uns, woher der plötzliche Aufschwung jenes abessinischen Uferlandes kam. Ich habe schon früher betont, dass die Abasener des Pausanias nur im arabischen Weihrauchlande gesucht werden können und dass die Saken desselben Autors, die er in einem Zuge mit den Abasenern nennt, identisch sind mit des Bion Asachae bei Plinius und den Bewohnern der Sakenstadt desselben Plinius, und dass ihr Name von Hasik (Plural Ahsak, wovon Asachae, oder Hisak, Hsâk, wovon Sachae, vielleicht auch beides einfach von Hâsaka "Bewohner von Hasik") herzuleiten ist. Es ist gewiss auffällig, dass Bion seine Asachae fünf Tagereisen weit vom Meere wohnen lässt und dass Plinius eigentlich nur zwei Städte nennt: die der Saken und Adulis. Da nach Angabe des Periplus von Adulis bis Koloe drei, von hier bis Axum weitere fünf Tagereisen sind, so kommt man fast von selbst auf die Vermuthung, dass die Asachae die Bewohner der Umgegend von Axum sind, deren Gebiet sich von Axum etwa noch drei Tagereisen nach Osten erstreckte, so dass es in der That fünf Tagereisen vom Meere entfernt war, und dass Oppidum Sachae schwerlich etwas anderes sein dürfte als Axum selbst, etwa so, als ob man "Franzosenstadt" an Stelle von "Paris" sagen würde. Das ist um so wahrscheinlicher, als weder der mit Plinius gleichzeitige Verfasser des Periplus, noch auch Claudius Ptolemäus eine "Sakenstadt" kennen. Beide nennen vielmehr Axum und hätten so mit Plinius nur den Hafen Adulis gemein. Der Periplus und Ptolemäus kennen allerdings noch eine Stadt Koloe, die aber Plinius nicht gemeint haben kann, weil sie nur drei Tagereisen von Adulis entfernt lag. Also Leute aus Hâsik waren es hauptsächlich, die das abessinische Bergland zunächst besiedelten und zwar schon zu oder vor Bions Zeit; aber erst Plinius und der Periplus kennen eine Stadt dieser Leute im Innern, welche also nicht vor dem 1. Jahrhundert n. Chr. entstanden sein kann oder wenigstens nicht lange vorher. Die Leute aus Hâsik aber waren arabische Abessinier. Das Hinübersickern dieses Volkselementes nach Afrika hat also verhältnismässig Gewiss hatte dasselbe aber schon vorher Anlange gedauert. knüpfungspunkte in Afrika, wie ich ja im I. Kapitel eingehend Dass auch das niedergehende Meroe sein Conauseinandersetzte. tingent gestellt haben wird, versteht sich von selbst.

Die erste genauere Nachricht über die afrikanischen Abessinier oder Axumiten liefert uns der Periplus Maris Erythraei, ein Buch, das, wie ich in der Zeitschrift "Das Ausland", Jahrg. 1891, S. 45 ff. dargethan zu haben glaube, zwischen 56 und 67 n. Chr. von einem gewissen Basile verfasst wurde.

Nach den Angaben dieses Autors herrschte "von den Moschophagen bis zum andern (südlicheren) Barbarien" der König Zoscales, "sparsam im Leben und nach Mehrem strebend, im Uebrigen aber edel und der hellenischen Wissenschaft kundig". Als die Hauptstadt dieses Königs bezeichnet Basile Axum, nachdem er auch noch Adulis und Koloe als zu seinem Reiche gehörig beschrieben.

Da die Moschophagen circa östlich von Meroe wohnten, so ist klar, dass das axumitische Gebiet gar nicht weit nördlich von Adulis gereicht haben kann, schwerlich über den 17. Breitegrad, vermuthlich aber überhaupt nicht weit über das heutige Musawwa' hinaus. Die Südgränze des Landes ist deutlicher erkennbar: sie reicht bis zur Meerenge von Bâb el Mandeb, da von dort an schon die Barbaria beginnt. Das Reich war also verhältnismässig klein. Es darf aber gleichwohl nicht angenommen werden, dass etwa Zoscales der erste König von Axum war. Es macht im Gegentheil ganz den Eindruck, als hätte Zoscales sogar einige Vorgänger, vielleicht zwei oder drei gehabt.

Aus Basile's Angaben über die Einfuhrartikel in Adulis geht hervor, dass die Stadt lebhafte Handelsbeziehungen unterhielt, insbesondere mit Aegypten und Arabien. Aus letzterem Lande wurden unter Anderem auch Baumwollzeuge und Farbwaaren bezogen. Das waren Erzeugnisse gerade der südlichen Küstenländer Arabiens, insbesondere des arabischen Habašitengebietes; denn nach Steph. Byzant. producirte das Land der (arabischen) Abasener neben Aromaten auch Karpathum (Baumwolle) und eine rothe Pflanze, "welche der Farbe der tyrischen Purpurschnecke zu vergleichen ist". Zur Zeit des Periplus aber war das Weihrauchgebiet schon längst hadhramitisch, bezw. arsacidisch.

Aus dem Periplus lässt sich auch entnehmen, dass König Zoscales Fühlung mit der griechischen Bildung hatte, was angesichts der vielen Colonien dieser Küstenstriche aus der Ptolemäerzeit und der auch damals im Lande gewiss noch zahlreich vorhandenen Griechen durchaus nicht auffällig ist, und dass er bemüht war, den Umfang seines Reiches zu erweitern. Auch haben sich die axumitischen Herrscher, vielleicht um einen Rückhalt gegen die Arsaciden und die mit diesen befreundeten Südaraber zu haben, gewiss schon frühzeitig an Rom angeschlossen, so dass

auch schon von diesem Gesichtspunkte aus die Vorliebe für griechische Bildung in Axum erklärlich wird.

Aus des Vopiscus' Angabe, dass bei dem Triumphzuge des Kaisers Aurelianus (regierte 270-275 n. Chr.) auch Exomiten figurirten, kann noch nicht geschlossen werden, dass die Axumiten damals römerfeindlich gewesen seien; denn unter diesem Kaiser strebte bekanntlich in Aegypten ein Rivale namens Firmius nach der römischen Kaiserkrone. Dieser mag sich die Mithilfe der Axumiten erkauft haben. Als nun Aurelian nach seinem zweiten palmyrenischen Feldzuge sich gegen Firmius nach Aegypten wandte, mag er dort einzelne Axumiten mitgefangen und nach Rom gebracht haben, wo er sie im Jahre 274 neben der Königin Zenobia und anderen Kriegsgefangenen zur Verschönerung seines berühmten Triumphzuges verwendete. Eine Feindseligkeit der Axumiten gegen Rom ist dadurch nicht nachgewiesen. Sie hatten sich eben nur einem römischen Usurpator angeschlossen, von dem sie hofften, dass ihm seine Reichthümer zum Siege verhelfen würden gegen Aurelian. Römisch waren sie also auf jeden Fall. Vielleicht übrigens gab es gerade damals Thronstreitigkeiten in Abessinien, bei welchen Aurelian, oder richtiger seine ägyptischen Statthalter, irgendwie intervenirten, so dass auf diese Weise einige gefangene Axumiten nach Rom gebracht wurden.

### XII.

Das nächste wichtige Document zur Geschichte Abessiniens ist die adulitanische Inschrift, welche von Kosmas Indicopleustes im 6. Jahrhundert in Adulis für den Axumitenkönig copirt wurde.

In Bezug auf die Zeit dieser äusserst interessanten Inschrift sind so viele Ansichten geäussert worden als es Autoren gibt, die sich mit ihr befassten. Am meisten Anklang fand August Dillmann, der sie älter sein lässt als den Periplus, wogegen ich in meinen Publicationen der letzten Jahre (in beiden Bänden meiner "Skizze", dann in verschiedenen Artikeln des "Ausland" 1890, S. 991 ff., 1891, S. 23 ff. und 208 ff.) gegen Dillmann und später gegen Lagarde den Nachweis erbracht zu haben glaube, dass die Inschrift an den Ausgang des 3. Jahrhunderts gehöre. Gegen diese Aufstellung zog neuerdings (in seinen "Epigraphischen Denkmälern

aus Abessinien", Wien 1894) D. H. Müller zu Felde, indem er, gänzlich ohne Rücksicht auf meine wiederholte Wiederlegung der Ansichten Dillmann's und Lagarde's, überhaupt unter Ignorirung des ganzen literarischen Streites und der über den Gegenstand vorhandenen Literatur, einfach Dillmann's Argumentation abermals des Langen und Breiten vortrug, mit dem einzigen Unterschiede, dass er den Zoscales des Periplus als den Verfasser der Adulisinschrift hinstellte, diese also um etwa zwei bis drei Jahrzehnte später ansetzte als dies Dillmann gethan hatte. Das, sowie die anderen von merkwürdigem Dünkel zeugenden Angriffe Müller's gegen mich, hatten im Juli 1894 eine Abfertigung meinerseits zur Folge ("Bemerkungen zur Geschichte Altabessiniens und zu einer sabäischen Vertragsinschrift", im Selbstverlag, Saaz 1894, dann in den Nummern der Londoner Wochenschrift "The Academy" vom 8. und vom 22. September 1894). Ich kann somit auf diese Publicationen, die den Gegenstand erschöpfend behandeln, um so mehr verweisen, als auch D. H. Müller, genau so wie seinerzeit Dillmann und Lagarde, nichts mehr zu erwidern fand, und kann mich hier auf einige wenige Bemerkungen beschränken. Den Ton, den D. H. Müller mir gegenüber anzuschlagen beliebte, und den ich selbst bei einem anerkannten und erfolgreichen Gelehrten, geschweige denn bei Herrn Müller ungebührlich finden müsste, übergehe ich mit Stillschweigen, zumal Herr Müller offene Thüren einrennt, indem er gegen eine von mir damals längst zurückgenommene Hypothese, die, als ich sie aufstellte, wohlbegründet war, also gegen einen todten Drachen, seine vermeintlichen Keulenschläge führt. Ich will zu seiner Entschuldigung gelten lassen, dass er meine Artikelserie im "Ausland" 1890 und 1891, obwohl ich sie ihm wie allen Fachgenossen zugesandt zu haben glaube, vielleicht gar nicht gelesen hat. Man müsste ihm ja sonst die Berechtigung zu wissenschaftlichen Publicationen überhaupt absprechen, da ein Gelehrter, der ernst genommen werden will, über einen Gegenstand, über den er nicht orientirt ist, nichts publiciren darf, zumal nicht in den Schriften einer Akademie der Wissenschaften, die, wenn sie auch in der letzten Zeit noch so sehr von ihrer einstigen stolzen Hölie herabgestiegen ist, doch immerhin noch lange nicht den Ruf verdient, eine Gesellschaft von hochmüthigen Dilettanten zu sein.

han

Die Inschrift zählt die Eroberungen auf, welche ein leider ungenannter König bis zu seinem 27. Regierungsjahre gemacht hat. Er habe folgende Völker unterworfen:  $\Gamma$ άζη ἔθνη, ᾿Αγάμη,  $\Sigma$ ιγύην, Αὐά, | Tιαμὼ (Tζιαμῶ),  $\Gamma$ αμβηλὰ, Zιγγαβηνέ, ᾿Αγγαβέ, Tίαμαὰ, ᾿Αθαγαοί, Kαλαὰ,  $\Sigma$ εμῆναι;  $\Lambda$ ασινέ, Zαὰ,  $\Gamma$ αβαλὰ, ᾿Αταλμὼ, Bεγὰ;  $\Lambda$ νινε, Mετίνε;  $\Sigma$ έσεα; τὰ 'Paνσῶν ἔθνη,  $\Sigma$ ωλατέ.

Γαζη ἔθνη möchte ich in des Plinius Stadt Gaza suchen; denn Plinius (VI, § 174) sagt: "Noch weiterhin ist die Bucht Abalites, die Insel des Diodoros und andere unbewohnte. Auch auf dem Festlande sind Einöden, dann die Stadt Gaza, Vorgebirge und Hafen Mossylites, wohin Zimmt gebracht wird". Dillmann erblickt die Ge'ezstämme darin;

 $^{2}A\gamma\acute{a}\mu\eta$  halte ich mit Dillmann für die Landschaft Agame im östlichen Tigre;

Avá nach Nonnosus zwischen Adulis und Axum, nach Bent vielleicht in Yeha;

Γαμβελα = District Gambela in Enderta;

 $Z_{i\gamma\gamma\alpha\beta\eta\nu\acute{\epsilon}}$  vielleicht wie Dillmann in der Fussnote zu Seite 196 ("Ueber die Anfänge des Axumitischen Reiches") vermuthet, verschrieben für  $Z_{i\gamma\gamma\alpha\varrho\eta\nu\acute{\epsilon}}$  und dann identisch mit Zangarên in Hamâsên;

 $^{2}A\gamma\gamma\alpha\beta\hat{\epsilon}$  könnte identisch sein mit **h77-1** (Angab oder Angabe) auf den von Schöller und Schweinfurth in Kohaito copirten Kritzeleien, womit wir aber keine geographische Bestimmung erlangen. Ebenso möchte ich nur des Lautes wegen auf  $^{2}A\gamma\gamma\eta$  κώμη des Ptolemäus hinweisen, ohne es indess mit ihm zu identifiziren; denn  $^{2}A\gamma\gamma\eta$  κώμη lag irgendwo im arabischen Weihrauchland und stimmt auch lautlich nicht genau genug; ebenso  $^{2}A\vartheta\alpha\gamma\alpha\delta$  dem  $\bar{n}\bar{n}\bar{n}\bar{n}$  ( $\dot{z}$ ) in Glaser 1800, mit welchem hadhramitischen Stadtnamen ich es allerdings nur lautlich vergleiche;

Tiaµaà entspricht lautlich entweder arabisch تيام oder تيام, Plural von تَيْم;

Kaλaà entspricht arabisch على. Dieser Name kommt sowohl im eigentlichen Jemen, als auch in der Inschrift von Hisn el Ghurâb, also in der Gegend des alten Westhadhramôt vor. Dass es identisch ist mit einer arabischen Landschaft Kalâ', behaupte ich nicht mehr, obzwar das, wie wir weiter unten sehen werden, für die Gesammtbeurtheilung der Inschrift belanglos ist. Es könnte

ebenso gut auch Koloe des Periplus gemeint sein, das dann die Pluralform کُلُرِعَة oder کُلُرِعَة vorstellen würde;

 $\Sigma \epsilon \mu \tilde{\eta} \nu \alpha i$ , das bekannte Schneegebirge Semên, der Name aber auch ganz arabisch (سُعَيْن);

Aaowè, Plural بعُسَاني, von Li'sân, dem Namen eines Stammes in der Tihâma Jemens, angränzend an das westliche Ḥarâz, woraus noch nicht folgt, dass es nicht auch in Afrika einen ähnlich klingenden Namen gab;

Γαβαλά, lautlich genau arabisch جَيْلَة entsprechend, einer Stadt in den Bergen des südlichen Jemen, unweit von Ibb; ob auch örtlich, bleibe unentschieden;

مُعالم entspricht lautlich dem عظالم in Hamdânî's Djezîrat el 'Arab 833;

 $B\varepsilon\gamma\dot{a}$  sind die Bedja der arabischen Autoren;

Arvive entspricht inschriftlich חנן oder חנן, etwa in der Pluralform أَعْننَة oder أَعْننَة, vielleicht auch direct إَحْنين, bezw. كَنِين;

Mετίνε entspricht lautlich jemenisch στίνε, einem Ort am Fusse des Djebel Ḥadhûr Nebbî Šu'aib; ob auch örtlich, bleibe dahingestellt;

 $\Sigma$ ف $\sigma$ وه اautlich = معصع oder معصع, gleichfalls ein arabischer Name;

Die Rausiten können wir lautlich etwa mit Rûs zusammenstellen, dem Namen eines Districtes in Jemen, südlich von Şan'â.

Mit den andern bereits aufgezählten Namen weiss ich gar nichts anzufangen.

Ich habe seinerzeit von einzelnen dieser Namen angenommen, dass sie direct arabische Landestheile bezeichnen, so von Tiamaa, Kelaa, Gabala, Lasine etc. Unmöglich wäre das nicht; es ist aber durchaus nicht nothwendig, dass ich darauf bestehe; denn bei der grossen Schwierigkeit, die in der Inschrift genannten Orte befriedigend zu localisiren, sind die glücklicherweise genügend deutlichen allgemeinen Angaben des Königs über seine Eroberungen ungleich wichtiger und auf sie muss daher das Hauptgewicht gelegt werden.

Glaser, Abessinier.

Da der König (nach Dillmann S. 198) sagt, er habe das Volk der Rausiten, welche das Binnenland der Weihrauch bringenden Barbaren inmitten ungeheurer wasserlosen Ebenen bewohnen, und das Volk der Solate unterworfen und ihnen die Bewachung der Meeresküste aufgetragen, so ist damit die Südgränze seiner Eroberungen gekennzeichnet. Setzen wir das afrikanische Weihrauchgebiet (Somalihalbinsel) voraus, dann hat der König die ganze Somalihalbinsel seinem Scepter unterworfen.

Als Gränze der Eroberungen nach Osten bezeichnet der König das Weihrauchland, nach dem eben Gesagten ersichtlich das afrikanische, da dies in der That der östlichste Theil der Gesammtheit der eroberten Länder ist, die arabischen, von denen gleich die Rede sein wird, mit inbegriffen. Nach Westen drang er bis nach Aethiopien und Sasu vor. Dieses Sasu hat alle Ausleger irregeführt, eine Zeitlang auch mich, bis ich im Jahre 1890 (siehe "Ausland" 1890, S. 992) das Richtige fand. Sasu lag nämlich, wie von mir längst festgestellt, im südöstlichen Theile der Somalihalbinsel unweit der italienischen Colonie Hôbia (Oppia, Obbia), also ganz im Osten der Eroberungen unseres Königs. Wie konnte das die Westgränze sein? Nur dann, wenn wir einen Himjaren als Verfasser der Inschrift annahmen, konnte es die Westgränze sein, da Sasu nur von einem himjarischen Gebiet, nämlich von Azania leidlich westlich lag. Die Sache machte aber gleichwohl selbst auf mich einen sehr gezwungenen Eindruck. Eben deshalb liess mir diese Gränzbestimmung keine Ruhe, bis ich herausfand, dass gar nicht Sasu, sondern Kasu zu lesen ist. Kasu war von Dillmann als weit westliches Gebiet nachgewiesen, da es in den axumitischen Inschriften, wo es vorkommt, nur die Localisirung in oder gegen Meroe zulässt. Nun war mit Einem Schlage Alles klar. Der König drang im Westen bis Aethiopien und Kasu, d. h. bis in die Gegend von Khartûm vor.

Diese Erkenntnis lag im Jahre 1890 vor und war Gemeingut der Fachgenossen geworden. Vier Jahre später schreibt D. H. Müller, indem er mir "die ganze Verwegenheit eines novarum rerum cupidus" vorwirft, dem gegenüber "auf eine Widerlegung der einzelnen Behauptungen und der topographischen und philologischen Beweisführungen einzugehen, vollkommen überflüssig" sei, folgenden Satz nieder und zwar in einer Publication der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien:

"Auch die Gränze nach Westen: ἀπὸ δὲ δύσεως μεχρι τῶν τῆς Αἰδιοπίας καὶ Σασον τάπων findet eine lehrreiche Analogie im Periplus (§ 18): 'Denn der weiterhin nach diesen Orten (den letzten Handelsplätzen Azanias) sich erstreckende Ocean ist unerforscht, beugt sich nach Westen um (εἰς τὴν δύσιν) und vermischt sich mit den entlegenen Theilen Aethiopiens, Libyens und Afrikas, gegen Süden hin sich ausdehnend, mit dem Hesperischen Meere'. Einen deutlicheren Commentar zu der von Glaser missbrauchten Stelle des Monumentum Adulitanum kann man sich nicht wünschen".

Somit glaubt Müller, dass das Aethiopien und Sasu der Adulisinschrift irgendwo in Westafrika zu suchen sind, identifizirt aber gleichwohl diesen König, der nach Müller das grösste Reich jener Zeiten (vom Cap Guardafui bis an die Westküste Afrikas) besass, mit dem Zaunkönig Zoscales des Periplus! Einen deutlicheren Commentar zu den von Müller missbrauchten Stellen des Monumentum Adulitanum und des Periplus kann man sich in der That nicht wünschen.

Nach Norden hin kennzeichnet der König seine Eroberungen durch den Namen der Tangaiten, die gegen Aegypten hin sassen.

Er hatte also in Afrika ein Reich von sehr respectablem Umfange inne, das von der Gränze Aegyptens bis mindestens zum Cap Guardafui (Râs Ḥafûn), und vom Meere (Küste des Rothen Meeres und der Somalihalbinsel) bis nach Aethiopien und Kasu, d. h. bis zum Weissen Nil, reichte. Wer da noch glauben kann, dass dieser König der unmittelbare Vorgänger des Zoscales oder gar mit diesem identisch war, der verdient wirklich, dass seine Publicationen in den Grabkammern der Wiener Akademie der Wissenschaften zu ehrenvoller ewiger Ruhe bestattet werden.

Aber der König hatte nicht nur in Afrika ein grosses Reich inne, sondern dehnte seine Kriegszüge auch nach Arabien aus; denn er sagt, er habe die Könige der Arabiten und Kinaidokolpiten zinsbar gemacht, den Landund Seeweg sichergestellt und von Leuke Kome bis zum Lande der Sabäer Krieg geführt.

Das heisst klar und deutlich, dass der König fast ganz Westarabien unter seine Botmässigkeit brachte: Ḥidjâz, 'Asîr und Westjemen; denn Könige zinsbar machen und den Land-, und Seeweg sicherstellen kann nur Jemand, der das Land unterworfen hat.

Vergleichen wir damit, was der Autor des Periplus, also der Zeitgenosse des Zoscales, über dieselben Gegenden sagt, dann ergibt sich auch daraus, dass Zoscales nicht identisch sein kann mit dem Verfasser der Adulisinschrift. Es heisst nämlich im § 20 des Periplus:

"Nach diesem Orte (Leuke Kome) erstreckt sich sofort ohne Unterbrechung das arabische Land, das sich der Länge nach weithin am Erythräischen Meere ausdehnt. Verschiedene Völkerschaften wohnen in demselben, von denen sich die einen nur einigermassen, die anderen aber gänzlich ihrer Sprache nach unterscheiden. Das daselbst am Meere gelegene Land ist gleichfalls von Hürden der Ichthyophagen hin und wieder besetzt, die nach innen zu gelegenen Striche aber werden, nach Dörfern und Weideplätzen (Gauen und Nomadenlagern) gesondert, von schlechten zweizungigen (zwei Sprachen redenden) Menschen bewohnt, von denen die von der Fahrt in der Mitte des Meerbusens Abirrenden theils ausgeplündert, theils auch die von den Wracken Geretteten zu Sklaven gemacht werden. Deshalb werden sie auch fortwährend von den Königen Arabiens und deren Vasallen in die Sklaverei abgeführt."

Wo ist da auch nur eine Spur von einer Herrschaft des Axumitenkönigs Zoscales zu entdecken? Das schaut vielmehr gerade so aus, als wären die Könige von Arabien, d. h. die Könige von Saba und du Raidan und deren Vasallen die eigentlichen Oberherren jener wilden Landstriche gewesen. So dem Wortlaute des Periplus nach und auch entsprechend den durch die Inschriften beleuchteten Verhältnissen. Da bis gegen Ende des dritten Jahrhunderts nichts, aber auch gar nichts vorliegt, was für eine Schwächung der Macht der Könige von Saba und Raidan sprechen würde, so vermag ich nicht einzusehen, wie innerhalb dieses Zeitraumes ein Axumitenkönig dazu gekommen wäre, die Rolle der Könige von Saba und du Raidan zu übernehmen. Wenn also Müller (a. a. O. S. 9) in Bezug auf die Zeit der Inschrift schreibt:

"Da muss man wieder mit Uebergehung von Glaser's chronologischen Phantasien an die Untersuchungen von Saint-Martin und Dillmann anknüpfen" und zu dem Schlusse gelangt, "dass der Gründer des Monumentum Adulitanum auch als der eigentliche Gründer des aksumitischen Reiches angesehen werden muss" und dass "der Gründer der Inschrift niemand Anderer ist als der Zoscales des Periplus", so gehört diese epochale Entdeckung in die bereits erwähnten ehrenvollen akademischen Grabkammern, genau so wie desselben Müllers Ansichten über die angeblich nachchristlichen Minäer und über die vorsintflutlichen Lihjân, die er in edler Bescheidenheit selber als "die grösste Entdeckung, welche dem Stockholmer Orientalistencongress vorgelegt wurde" bezeichnete und die er "in die Wissenschaft eingeführt habe", glücklicherweise nur in die Wiener.

Der Verfasser der Adulisinschrift kann nach all dem Gesagten kein Vorgänger des Zoscales und auch nicht mit diesem identisch sein. Er muss jünger sein. Wenn er sich nun in seiner Inschrift rühmt, dass er diese Gebiete als der Erste und Alleinige unter den Königen eroberte, so folgt daraus nur, dass von seiner Dynastie es ihm Keiner gleichthat, und da in der Inschrift Orte als erobert bezeichnet werden, die dicht bei Axum lagen, so folgt weiter, dass der Eroberer ursprünglich kein Axumitenkönig war, sondern das axumitische Gebiet erst eroberte. Ob er in der Nachbarschaft des axumitischen Reiches eine Herrschaft besass und welche oder ob er ein einfacher afrikanischer Emporkömmling war, lässt sich nicht entscheiden.

Die Zeit der Inschrift lässt sich aber am besten aus den Zuständen in Arabien bestimmen. Dort fand um 300 n. Chr. eine merkwürdige Umwälzung statt, indem die Könige (und zwar Šamar Juhar'iš als der erste) an Stelle des Titels "von Saba und Dû Raidân" den viel längeren annehmen: "von Saba, dû Raidân und Hadhramôt und Jemânat". Nach Šamar erleidet die Reihe der jemenischen Könige eine Unterbrechung und erst 378 n. Chr. tritt wieder ein jemenischer König auf. Während dieses Intervalls sind die Axumiten Herren von Südarabien geworden; denn in der griechisch-äthiopischen Inschrift aus Axum, die unbestritten und zuverlässig in die Mitte des 4. Jahrhunderts gehört — wir kommen auf sie noch zu sprechen —, erscheint der Axumitenkönig Aizanas

Doy! 1 ante

auch als Beherrscher von Südarabien und zwar macht es durchaus nicht den Eindruck, dass er selber der Eroberer Arabiens war. Wenn wir nun bedenken, dass der Umfang des Reiches in der Adulisinschrift dem des 'aizanischen Reiches sehr nahekommt, so müssen wir zum Schlusse gelangen, dass der Eroberer in der Adulisinschrift ein durchaus nicht entfernter Vorgänger des Aizanas war. Dieser Vorgänger selbst, allerdings erst nach der Inschrift, oder sein nächster Nachfolger muss Südarabien erobert haben. Die Inschrift gehört also an das Ende des 3. Jahrhunderts, wahrscheinlich noch in die Regierungszeit des Šamar Juhar'iš. Vor dieser Zeit bis hinauf zum Periplus vermag ich absolut keine der Inschrift und den Verhältnissen in Arabien entsprechende Situation zu entdecken, weder bei den alten Schriftstellern, wie Ptolemäus etc., noch in den jemenischen Inschriften.

Die stricte Respectirung der Gränzen der römischen Besitzungen in Aegypten und Arabien seitens des Verfassers der Adulisinschrift legt die Vermuthung nahe, dass er mit Connivenz der Römer seine Feldzüge unternahm, wie ja auch seine Nachfolger ohne Ausnahme römerfreundlich waren. Wir haben in der Inschrift den ersten historisch deutlich hervortretenden Act des grossen abessino-himjarischen Dramas vor uns, des gigantischen Ringkampfes, der im Jahre 525 mit dem Untergange des himjarischen Reiches endete.

# XIII.

Seit des Engländers Theodore Bent Reise nach Abessinien (1893) besitzen wir Abklatsche einer bilinguen Inschrift aus Axum, die vorher nur in ihrem griechischen Theile durch mehr oder weniger verlässliche Copien bekannt war, während die semitische Version nur durch unzusammenhängende Buchstaben vertreten war, mit denen man nichts anfangen konnte. Ich sagte: "Wir besitzen die Abklatsche". Leider muss es richtiger heissen: "Wir besassen die Abklatsche und könnten sie noch besitzen". D. H. Müller, dem Bent aus Mangel an Orientirung über die wissenschaftlichen Fähigkeiten der einzelnen Gelehrten seine Abklatsche behufs Publication übergab, hatte nämlich den unglück-

lichen Einfall, die Buchstaben, so wie er die Inschriften las, mit Farbe überschmieren zu lassen, angeblich um die photographische Wiedergabe deutlicher zu gestalten. Um gegen Vorwürfe gewappnet zu sein, nahm er zur Ueberschmierung zwei "fachmännische Zeugen". Wer in Wien diese zwei geheimnisvollen "Autoritäten" sind, weiss ich nicht. Meines Wissens sind in Wien ausser D. H. Müller nur noch Prof. Leo Reinisch und Prof. Adolf Wahrmund der äthiopischen Schrift kundig. Von beiden Herren aber glaube ich bestimmt annehmen zu dürfen, dass sie, die als durchaus gewissenhafte Gelehrte bekannt sind, bei der Manipulation nicht zugegen waren. Wären aber gleichwohl sie die Zeugen, dann würde ich an die Herren die Frage richten, ob sie denn auch die Abklatsche genügend lange Zeit hindurch eifrig studirt hatten, bevor sie die Richtigkeit der Ueberschmierung bestätigten; denn im entgegengesetzten Falle würde ich behaupten, dass gar mancher Buchstabe und manches Wort nur deshalb auf der Photographie erscheint, weil die Herren glaubten, dass so auf dem Abklatsche zu lesen sei. Was Abklatsche lesen heisst, weiss ich so gut wie irgend Jemand; denn ich habe tausende von Abklatschblättern zu entziffern gehabt. Darunter gab es manche Inschrift, in der man eine Gruppe von Zeichen oder Zeichenspuren oft auf fünf oder sechs verschiedene Arten deuten konnte, und es bedurfte vieler Wochen angestrengtesten Studiums und vorausgegangener langjähriger Uebung, bis ich die richtige Lesart herausfand. Ich besitze alle diese Abklatsche und ich gehe jede Wette ein, dass ein ungeübter Entzifferer, wie D. H. Müller, beispielshalber von einem derselben, der einen wichtigen Königsnamen und ein Datum enthält, auch nicht eine einzige Zeile herausbringt, selbst wenn er zwei Monate Zeit hat und noch zwei Wiener "Sachverständige" dazunimmt. D. H. Müller's Wiener Sachverständige waren aber nicht die beiden genannten Gelehrten, sondern Gott weiss wer, vielleicht zwei Studenten. Und diese unter solcher Contrôle beschmierten Abklatsche veröffentlichte er im Lichtdruck in einer Publication der Wiener Akademie der Wissenschaften und sandte die Abklatsche dann erst an August Dillmann in Berlin, wahrscheinlich um von diesem auf Grund der fiberschmierten Zeichen eine Bestätigung der gebotenen Lesungen zu erhalten. Dillmann konnte die Abklatsche aber nicht mehr vornehmen, denn er starb.

Ich glaube fest, dass selbst einem Dillmann die Ueberprüfung unmöglich gewesen wäre. Sein Sohn Theodor sandte die Abklatsche Trotz aller Bemühungen — ich wandte mich an nach London. Theodore Bent und ersuchte einen gerade in London anwesenden deutschen Gelehrten, die Abklatsche wenigstens auf gewisse Punkte hin zu überprüfen — gelang es mir nicht, die Abklatsche zu Gesicht zu bekommen oder auch nur das Geringste aus denselben constatiren zu lassen. Wir müssen also bekennen, dass wir keine Abklatsche mehr, sondern nur die von D. H. Müller angefertigten Copien haben, die natürlich, da er beliebig lange darüber sitzen konnte, besser sein müssen als die früheren an Ort und Stelle flüchtig gemachten Copien, aber immerhin nur Copien sind und keinen höheren Werth beanspruchen dürfen. Uebrigens haben wir jetzt begründete Aussicht, bald wieder neue Abklatsche aus Axum zu bekommen, die hoffentlich vor dem Schicksal bewahrt bleiben werden, die Nachcontrôle zu vereiteln.

Was nun die Inschrift selbst anbelangt, so rührt sie von Aeizanas her, der den Titel führt: "König der Axumiten und Homeriten und von Raidân und der Aethiopen und der Sabäer und von Silee (äthiopisch Silh oder Silhe) und von Tiamo (äthiopisch Sijamo oder Tsijamo) und der Bugaiten und von Kasu".

In der äthiopischen, aber noch mit sabäischen Buchstaben geschriebenen, Umschrift lautet der Name des Königs: עיון, Aethiopien wird durch שלח wiedergegeben, Silee durch שלח.

Der Inhalt der Inschrift besagt, dass der König seine beiden Brüder Ša'dân (شعران oder شعنان) und Ḥadîfah (ماتحة) gegen die aufständischen Bugaiten oder Bedjjâ zu Felde schickte und dass der Feldzug viele Beute und Gefangene zur Folge hatte, unter diesen sechs Häuptlinge mitsammt ihren Unterthanen, die dann in Abessinien angesiedelt wurden.

Wichtig ist, dass der König heidnisch ist. Noch interessanter aber ist sein Titel, über welchen wir zuerst einige Bemerkungen machen wollen.

Schon im Jahre 1889, also lange bevor Bent den Abklatsch der Aizanasstele nach Europa brachte, identifizirte ich (Skizze I, S. 36) die Aethiopen des axumitischen Königstitels mit den Ḥabašat, indem ich sagte: "Ich vermuthe, dass sie (nämlich die Aethiopen

des Königstitels) die Habaša, d. i. die Abaseni sind in griechischer Bezeichnungsweise und zwar alle Abaseni, die von Arabien (in Mahra) sowohl als die afrikanischen, also auch die im Somâlilande und in Azania, ganz wie Dillmann". Das "ganz wie Dillmann" bezog sich nur auf Azania, da dieser Autor (siehe: "Ueber die Anfänge des Axumitischen Reiches", S. 207) niemals an Mahra, sondern nur an das Land südlich von Abessinien und an Azania dachte. Dank dem Abklatsche und dank seiner "Entzifferung" durch D. H. Müller ist meine Ansicht nun auch inschriftlich be-Dass D. H. Müller mein bescheidenes Verdienst nicht hervorhob, wird Niemanden Wunder nehmen. Seit ich es mit ihm zu thun habe, habe ich mein straffes Haupthaar fast ganz eingebüsst, denn Müller liess kein grades Haar an mir. In der That zwingt uns die Aufzählungsweise in der Inschrift, dieses Aethiopien hauptsächlich in Arabien zu suchen. Wenn wir nun bedenken, dass wenige Jahrzehnte vor Aizanas und dann wieder bald nach Aizanas die südarabischen Könige den Titel führen: "von Saba und Raidân und Ḥadhramôt und Jemânat", so ist klar, da Saba den Sabäern und Silee entspricht, und Raidan mit den "Homeriten und Raidan" identisch ist, dass auch Habašat irgendwie dasselbe bedeuten muss, wie Hadhramôt und Jemânat. Hadhramôt umfasste damals oder eigentlich schon zur Zeit des Periplus auch einen Theil des Weihrauchlandes, der andere, östliche Theil gehörte im 1. Jahrhundert zu Parsis, später aber scheint er mit einem grossen Theile Südostarabiens Jemânat genannt worden zu sein, woraus vielleicht der Name Jemâma entstanden ist, der an einem bestimmten Gebiete dieses grossen Ländercomplexes haften blieb. Das vereinigte Hadhramôt und Jemânat, also ganz Südostarabien bis nach Bahrein, und alle etwaigen Dependenzen an der ostafrikanischen Küste, sind unter dem Habasat der Aizanasinschrift zu verstehen. Nur so begreifen wir, wie ein jemenischer König jener Zeit (wohl ein Axumit) einem römischchristlichen Missionär die Erlaubnis ertheilen konnte, in Hormuz eine Kirche zu bauen. Die himjarischen Herrscher hatten eben nicht lange vorher, wahrscheinlich im Einverständnisse mit den Sassaniden, grosse Eroberungen in Südost- und Ostarabien gemacht und die Axumitenkönige, von Rom unterstützt, waren im 4. Jahrhunderte eine Zeitlang ihre Erben. Der Untergang der Stämme

Suf out?

Tasm und Djadîs in Jemâma, den die Sage bezeichnend genug einem Himjarenkönig: nämlich dem Hisân ibn As'ad Tubba' el Kâmil zuschreibt, wobei sie kaum um ein Jahrhundert irrt, findet so eine überraschende Beleuchtung. Habašat, dieser uralte Name, tritt uns also auch im 4. Jahrhundert wieder entgegen in einem Ländergebiete, dessen Mittelpunkt die Weihrauchregion war, hauptsächlich die arabische, wahrscheinlich aber auch die somalische. Es ist auch hier wieder kurzweg "das Aromatenland".

Genau dieselbe Bedeutung hat Aethiopien in der Adulisinschrift, wo es aber ein westlich gelegenes Land bezeichnet. Besässen wir einen semitischen Text der Adulisinschrift, dann wäre Aethiopien ohne Zweifel gleichfalls durch Habašat wiedergegeben. Wir können eben nur annehmen, dass schon in uralter Zeit zwischen dem arabisch-somalischen Habašat und den Niläthiopen enge Beziehungen bestanden haben müssen, so dass wir das altägyptische Pwent oder Habašat, die altägyptische Sûdânprovinz Kasch oder Kesch (identisch mit dem Kasu der Aizanasinschrift), die Aethiopenreiche von Napata und Meroe am Nil, die arabischen Habasat und die abessinischen Axumiten fortan gar nicht mehr getrennt betrachten dürfen. Seine höchste Blüthe erreichte dieses Volk, das sich hauptsächlich mit der Cultur und dem commerciellen Vertrieb der verschiedenartigsten Aromaten und Harze befasste, an den Ufern des Nil. Wo seine Urheimat war, ob in Ostarabien oder in Babylonien oder in Elam, wissen wir nicht mit Bestimmtheit. Nur so viel können wir behaupten: Ein Negervolk war es nicht, wohl aber ein Volk, das sich mit der einheimischen Negerbevölkerung im Laufe der Jahrhunderte stark vermischte und so eine Reihe von Bastardtypen hervorbrachte.

Aus dem Titel des Königs Aizanas geht hervor, dass sich das Reich dieses Axumitenherrschers über ganz Südarabien und in Afrika bis in die oberen Nilgegenden erstreckte, ähnlich wie zur Zeit der Adulisinschrift, in welcher nur die sabäischen Besitzungen in Arabien noch nicht unterworfen waren.

Auch wenn wir über Aizanas nichts aus anderen Quellen wüssten, so wäre seine Inschrift dennoch mit voller Sicherheit schon durch die südarabischen Inschriften als ins 4. Jahrhundert gehörend bezeugt; denn von Šamar Juhar'iš, von welchem jemenischen König wir eine datirte Inschrift aus dem Jahre 281 n. Chr. besitzen, in welcher Samar noch "König von Saba und du Raidan" genannt wird, womit aber gewiss nicht das Ende seiner Regierungszeit gemeint sein kann, da nicht nur sein Vater Jasir Juhan'im in der Inschrift Glaser 1594 noch für das Jahr 274 bezeugt ist, sondern auch Samar Juhar'iš, offenbar in seinen späteren Jahren (in der Inschrift Glaser 1050) als "König von Saba, Raidân, Ḥadhramôt und Jemânat" erscheint, also immerhin noch längere Zeit nach 281 regiert haben wird (wohl bis circa 300), bis zum Jahre 378 n. Chr. weisen die jemenischen Inschriften eine Lücke auf in der vor dieser Periode und nach derselben geradezu vollständigen Königsreihe. Ein fremder Herrscher, der sich auch König von Saba, Himjar etc. nennt, kann also nur in diesem Zeitraume gelebt haben, also irgendwann zwischen 300 und 378 n. Chr. Die Zeit des Aizanas wird aber genauer bestimmt durch einen Brief des Kaisers Constantius vom Jahre 356 an Aizanas und Sazanas, Könige von Axum. Da in der Inschrift 'Aizân Alleinherrscher ist und er seine beiden offenbar jüngeren Brüder Sa'dân und Hadîfah nur als Feldherren verwendet, während der eine derselben im Kaiserbriefe bereits als Mitkönig bezeichnet wird, so ist klar, dass die Inschrift älter sein muss als der Brief. viele Jahre, wird sich zeigen, sobald wir noch die nächstfolgenden Inschriften erörtert haben werden.

#### XIV.

Theodore Bent brachte neben beiden Versionen der Aizanasinschrift auch noch eine neue gleichfalls in sabäischen Buchstaben geschriebene Inschrift (Bent II) und ebenso Abklatsche der beiden schon früher bekannten Rüppell'schen Inschriften (Bent III und IV) mit.

Nach dem von D. H. Müller überschmierten Abklatsch würden die vier ersten und zugleich wichtigsten Zeilen von Bent II folgendermassen lauten:

ושים | אלם | עמדם | דקת שמם | וזם | חמרם | וזם | רידנם וזם | שלהנם | וזם | צימם | כסם | נגשת | נגשתנם | ו Dabei zeigt das von Müller gebotene Facsimile das erste Wort das in den unteren Partien der Buchstaben: w, und d, während das i durch zwei durch einen Strich mit einander verbundenen Kreise mit je einem Punkt in der Mitte dargestellt ist. Das des Wortes das veigt auf dem Müller'schen Facsimile eine durchaus andere Form als der gleiche Buchstabe an den anderen Stellen der Inschrift, da ihm die kleinen Dreieckchen an den Enden der Striche fehlen.

Die 2., 3. und 4. Zeile enthalten Theile des Königstitels:

Zeile 2: "....sum" und von Homer" und von Raidân"...."

Zeile 3: "... und von Salhên" und von Şijâm"....."

Zeile 4: ".... Kas", König der Könige und ......"

Da dieser Titel, wie auf den ersten Blick zu erkennen war, genau übereinstimmt mit dem Titel des Königs in den Rüppell'schen Inschriften, nämlich: "König von Axum und von Homer und von Raidân und von Saba und von Salhên und von Sijâmô und von Begâ und von Kasu, König der Könige", so war es leicht die von mir gesperrt gedruckten fehlenden Worte einfach einzusetzen und zwar entweder auf der rechten Seite der Inschrift oder auf der linken, wobei lediglich zu untersuchen war, auf welcher Seite die Schrift nicht abgebrochen ist. Ein Blick selbst auf das Müller'sche Facsimile zeigt, dass die Inschrift rechts intact ist, während die ungleiche Länge der Zeilen nach links beweist, dass hier ein Stück fehlt. Müller jedoch urtheilte ohne weitere Ueberlegung, die Inschrift sei rechts defect und ergänzte auf dieser Seite, so dass er folgendes Bild bekam:

Bei einiger Aufmerksamkeit hätte es ihm nicht entgehen können, dass er in der zweiten Zeile 7, in der dritten 9 und in der vierten Zeile 11 Zeichen einsetzte, während doch auf dieser Seite des Steines nur eine gleiche Anzahl Zeichen am Platze wäre, da alle drei Zeilen in der gleichen Höhe beginnen. Das allein hätte ihn auch schon belehren müssen, dass die Ergänzung

auf der rechten Seite unmöglich und verfehlt ist. So aber musste er naturgemäss die Ergänzung mit der zweiten Zeile beginnen, so dass ihm am Anfange der ersten Zeile ein leerer Raum entgegenstarrte, den er mit sieben Punkten ausfüllte. Er vermuthete dort die Worte במנבר | בתכל "diesen Thron errichtete".

Ganz anders hätte sich die Sache gestellt, wenn er, da die Zeilen gegen das linke Ende defect sind, nach links ergänzt hätte. Dann hätte er natürlich schon mit der ersten Zeile beginnen müssen, und das Bild wäre ein ganz anderes, nämlich das folgende:

Wie man sieht, zählt jetzt die zweite Zeile 25 Buchstaben oder mit den 6 Trennungsstrichen im Ganzen 31 Zeichen. Die dritte Zeile zählt 24 Buchstaben oder mit den 7 Trennungstrichen gleichfalls 31 Zeichen. In der ersten Zeile, wo wir sichere 17 Buchstaben und 5 Trennungsstriche bereits haben, fehlen uns also 7 oder 8 Buchstaben und 2 oder 1 Trennungsstrich. Da sonach nur zwei Worte fehlen können, deren Trennungsstriche gegen das Wort DDy hin und gegen vil hin bereits gerechnet sind, so brauchen wir nur noch 1 Trennungsstrich, so dass also in der ersten Zeile überhaupt nichts weiter fehlt als zwei Worte mit wahrscheinlich 8 Buchstaben.

Also die Inschrift erweist sich als nach rechts hin intact, so dass das erste Wort der ersten Zeile zugleich den Anfang der Inschrift bildet. Dann aber kann dieses erste Wort nicht, wie Müller, der schon ein vorausgehendes Verbum (מכל) vermuthete, annimmt, ein Verb sein, sondern es muss der Name des Königs selber sein, zumal das folgende אלם עמדם schon von Müller als ein Königsname aufgefasst wurde. אלם עמדם ist aber nur der Beiname des Königs, und zwar lautet er אלם עמדם, Elam 'Amîdam, wie sonst in diesen Inschriften. Das האלם עמדם des Abklatsches heraus. Es war dort gewiss das gewöhnliche Zeichen für

7 gestanden, das aus einem horizontalliegenden gleichschenkeligen Dreieck (Basis links, Spitze rechts) und einem längeren Verticalstrich an der Spitze (>|) besteht und dem 7 [zwei Verticallinien, zwischen denen in der Mitte zwei Horizontalstriche sind (=)] ähnlich wird, wenn man die Basis des Dreiecks verlängert und auf die Convergenz der beiden Schenkel nicht achtet. Der eigentliche Name des Königs muss vor אלם עמרם gestanden sein. Da lassen sich denn die Spuren des Wortes, das Müller ושׁים las und als Verb שים betrachtete, nur עיונם lesen, indem die beiden Kreise nicht den Buchstaben i, sondern y (ein Kreis) und i (ein Kreis mit einem Verticalstrich nach abwärts) vorstellen, während der erhaltene Rest des nächsten Buchstabens leicht zu t, der folgende zu 1 zu ergänzen ist. Das D ist nichts weiter als ein lediglich graphisches Zeichen zur Markirung des Wortschlusses, das in dieser Inschrift bei jedem Worte so verwendet wird, worauf Müller, der dahinter allerlei grammatische Besonderheiten witterte, erst von Nöldeke in der Z. D. M. G. aufmerksam gemacht werden musste. Gerade dieses gar nicht zum Worte gehörende D spricht gleichfalls gegen Müller's Ansicht, dass hier ein Verb שים šajjama gedacht werden müsse. Nach Wegnahme des D bleibt in der That nur שי oder שו übrig, selbst nach Müller's Lesung! Mit diesem Reste ist aber gar nichts anzufangen. Hingegen ergibt sich als die einfachste Lesung עיונם 'Aizân. Der Name des Königs lautete also, wenn wir das lediglich graphische D am Schlusse der Wörter weglassen: עיון אל עמר, d. h. 'Aizân Ela 'Amida, wie ich das schon in der Londoner Wochenschrift "The Academy" vom 8. und 22. September 1894 auseinandersetzte. Ein solches Missgeschick darf einem Gelehrten, aber auch nur einem Gelehrten, passiren. Als einfacher Reisender brauche ich ihm das nicht übel zu nehmen, bringt uns doch ein solches Malheur den hochstehenden Mann menschlich näher. Vielleicht lernt D. H. Müller daraus, die "Phantasie" Anderer etwas mehr zu respectiren.

Was dürfen wir nun an Stelle der 8 fehlenden Buchstaben der ersten Zeile, zwischen עמרם und גנשם, vermuthen? Offenbar entweder den auch sonst bekannten Stammnamen "Beese Halen", "Der von Halen" oder die Worte: "Sohn des . . . . ". Ersteres würde שמום | חלנם lauten, also genau aus den 8 erforderten Buchstaben bestehen; die zweite Möglichkeit hingegen liesse den Namen

des Vaters offen. Da für "Sohn" entweder בום oder ולרם stehen müsste, also 3, bezw. 4 Buchstaben, dann blieben für den Vaternamen 5, bezw. 4 Buchstaben. Müller's Facsimile zeigt an der Stelle, wo nur במם, באשם oder ולרם vermuthet werden kann, die Buchstabenfolge הקה, was wieder als Product der Phantasie Müller's bezeichnet werden muss. Statt ה ist natürlich בע lesen, da beide sabäische Buchstaben die zwei senkrechten Linien gemein haben. Die Lesung הלרם pliest, schaut sehr darnach aus, als ob es einfach aus בע verschmiert wäre, ebenso scheint das Müller'sche auf den ersten Blick eine Verschmierung aus des zu sein. Es stand also des "Sohn".

Dieser 'Aizân Ela 'Amîda ist identisch mit dem 'Aizân der Bilinguis, nur führt er jetzt noch einen Beinamen; denn es spricht dafür 1. die Gleichheit des Hauptnamens, 2. der Umstand, dass die Inschrift wie die Bilinguis noch mit sabäischen Buchstaben geschrieben ist, und 3. dass die schon mit geezischem Alphabet geschriebenen Rüppell'schen Inschriften mit Rücksicht auf den Titel des betreffenden Königs, welcher der Sohn des Ela 'Amîda ist, gleichfalls noch während der Axumitenherrschaft in Arabien, also vor 378 abgefasst sein müssen, so dass zwischen der Mitte des 4. Jahrhunderts (Bilinguis) und der Abfassungszeit der geezischen Rüppellinschriften (spätestens gegen 78, sicher aber mehrere Jahre vorher) kein dritter König Platz hat, selbst wenn er nicht 'Aizân hiesse. Müller's chronologische Ansichten - er selbst würde "Phantasien" sagen - hinsichtlich dieser Inschrift und auch der beiden Rüppell'schen sind also zu verwerfen. Keine dieser Inschriften gehört, wie Müller ohne jede Rücksicht auf die sabäischen Inschriften souverän annimmt, ins 5. Jahrhundert, sondern alle ins 4., das Genauere werden wir bald erfahren.

Die Inschrift (Bent II) selbst berichtet über einen Feldzug gegen die Kasu und bildet dadurch gewissermassen einen Vorläufer der zwei nächsten Inschriften, insbesondere der grösseren der beiden, da in dieser auch die Gegend der Kasu (neben anderen) mit Krieg überzogen wird.

Aus dem Titel des Königs 'Aizân Ela 'Amida geht hervor, dass er, als er die Inschrift Bent II setzte, die Provinz Ḥabašat

nicht mehr besass. Diese hauptsächlich arabische Provinz ist also schon unter Aizanas verloren gegangen. Das übrige Arabien verloren die Axumiten irgendwann zwischen 370 und 378. Aber auch in Afrika scheinen sie schon zur Zeit des Aizanas bedrängt worden zu sein; denn dieser König kämpft zuerst gegen die Bedjä, dann gegen die Kasu, und von seinem nächsten Nachfolger werden wir auch bald aus den Inschriften erfahren, dass ihm seine südanesischen Unterthanen genug zu schaffen gaben. Die grösste Machtentfaltung des axumitischen Reiches scheint in der Zeit nach der Adulisinschrift bis zur Zeit des Aizanas stattgefunden zu haben, etwa in der ersten Hälfte des 4. Jahrhunderts. Noch unter Aizanas aber begann die Abbröckelung, die, soweit wir ersehen können, bis 378 wenigstens die Losreissung Arabiens zur Folge hatte.

### XV.

Die beiden Geezinschriften, welche von Rüppell im Jahre 1833 copirt wurden, sind von August Dillmann am genauesten erklärt worden. Ich verweise diesbezüglich auf Dillmann's Schrift: "Ueber die Anfänge des Axumitischen Reiches", S. 210 ff. Die Abklatsche durch Bent und besonders die Herausgabe derselben durch D. H. Müller haben nichts Wesentliches Neues hinzugefügt.

Der König heisst in beiden Inschriften . . . zanâ (bezw. ....nâ), Sohn des Ela 'Amîda, Beese Halen. Beese Halen (der aus oder von Halen) kann als Beiname des Ela 'Amîda, aber auch als der des ... zanâ aufgefasst werden. Wir haben also einen ... zanâ Beese Halen oder einen Ela 'Amîda Beese Halen. Ersteres ist das Wahrscheinlichere. Es heisst nichts Anderes als "der aus Halen" (aus der Burg Halen, aus dem Stamme, der Gegend Halen), wie ich bereits "Skizze" II, 556 ff. betonte. Obzwar die Ergänzung des Namens zu Azanâ (ארן) sehr möglich ist und der König dann identisch wäre mit dem von mir auf einer äthiopischen Münze gelesenen HZANA BICI AAHN, möchte ich doch die Angabe der abessinischen Tradition, nach welcher Tazena der Sohn des Ela 'Amida ist, nicht definitiv abweisen. 'Amîda identisch ist mit dem 'Aizân Ela 'Amîda in Bent II, versteht sich von selbst. Wir haben also die beiden Könige: 'Aizân Ela 'Amîda und seinen Sohn Azana (oder Tazena) Beese Ḥalen. So lange wir nicht wussten, wie Aizanas semitisch geschrieben wird, war die Ergänzung des Namens . . . zenâ zu עיון gerechtfertigt und auch chronologisch möglich. Diese Ergänzung wäre auch jetzt noch das Vernünftigste, wenn wir nicht aus Bent II wissen würden, dass 'Aizân mit Ela 'Amīda identisch ist. So aber müssen wir die Ergänzung zu ungeben, aber nicht etwa in Folge der Einwendungen Dillmann's oder gar derjenigen Müller's, sondern wegen der neu entdeckten Inschrift Bent II, die Müller so arg verballhornt hat.

Die erste Inschrift (die kleinere, Rüppell I oder Bent III) handelt von einem siegreichen Feldzuge gegen Adan. Zum Schluss wird das Denkmal in den Schutz von 'Astar, Barras und Medr gestellt, in denen irgend ein Anklang an die christliche Dreieinigkeit stecken könnte, zumal die Inschrift auch am Anfang sich monotheistischer Ausdrucksweise bedient.

Die zweite Inschrift (die grössere, Rüppell II = Bent IV) berichtet über einen Feldzug gegen die Nôbâ (Nubier) und Kasu. Als zerstört werden unter Anderen genannt die Städte Alwa und Darô, die wir schon (siehe S. 14 ff.) in den älteren sabäischen Inschriften nachgewiesen haben. Zum Schluss werden genannt: der Herr des Himmels, Barras und Medr, fast genau wie in der kleineren Inschrift. Dillmann hat den Schauplatz dieses Feldzuges sehr zutreffend localisirt, im Allgemeinen in der Gegend des Zusammenflusses von Atbara und Blauem Nil, also in Meroe.

Interessant sind für uns gerade die beiden zerstörten Städte Alwa und Daro, da wir ihre Namen schon aus alten südarabischen Inschriften kennen, aus Inschriften, die älter sind als die Werke von Plinius und Ptolemäus, welche letzteren einen der beiden Orte, nämlich Daro, gleichfalls kennen (Plinius VI, 191 und Ptolemäus IV, 7). Dieses Vorkommen ganz gleichnamiger Orte in den südarabischen Inschriften und im meroitischen Reiche kann kein Zufall sein. Es beweist uns vielmehr uralte Beziehungen beider Länder, die vollkommen klar zu erkennen wir beim derzeitigen Stande der Wissenschaft noch nicht vermögen.

Auch in diesen beiden Inschriften lautet der Königstitel wie in Bent II. Der König war also noch Herr des sabäischen Reiches, so dass die beiden Inschriften jedenfalls vor 378 gemeiselt wurden.

Glaser, Abessinier.

## XVI.

Es muss sich uns aber nunmehr um eine genauere Zeitbestimmung der bis jetzt bekannten axumitischen Inschriften handeln, nämlich zunächst der Bilinguis des Aizanas, dann der Inschrift Bent II desselben Aizanas und der beiden Inschriften des ..zanâ Beese Halen (Rüppell I und II = Bent III und IV), obzwar sie insgesammt in den verhältnismässig engbegränzten Zeitraum zwischen 345 und 375 n. Chr. fallen, und zwar lege ich deshalb Werth auf eine möglichst genaue Feststellung der Einzelzeiten, weil durch dieselbe auch einige andere auf Abessinien bezughabende Ereignisse chronologisch in den Rahmen der Geschichte eingereiht werden.

Als Ausgangspunkte dienen uns der Brief des Kaisers Constantius aus dem Jahre 356 und der Einzug der sogenannten neun Heiligen in Abessinien, welcher im 5. Jahre des Ela 'Amida stattfand.

Da Ela 'Amîda (Aizanas) im Jahre 356 nicht mehr allein, sondern mit seinem Bruder Sazanas regierte, wie aus dem Briefe des Kaisers hervorgeht, so muss die Bilinguis, die ihn noch als Alleinherrscher und seine Brüder blos als Feldherren kennt, älter sein, also etwa spätestens aus dem Jahre 355 stammen. neun Heiligen nun sind in Aegypten unter Pachomius, welcher 349 starb, geweiht worden und, wenigstens einige derselben, blieben noch unter dessen Nachfolgern Theodorus und Orsiesius in Aegypten. Nehmen wir einen Moment an, Ela 'Amîda hätte ganz kurz nach seinem Regierungsantritt die Bilinguis setzen lassen, also etwa seit 353 regiert, dann wäre sein fünftes Regierungsjahr das Jahr 358. Die neun Heiligen, oder besser: einzelne derselben, wären also nach Pachomius noch neun Jahre in Aegypten geblieben, was ganz plausibel wäre. Wir können aber genauer vorgehen. fünfte Regierungsjahr des Ela 'Amîda kann überhaupt nur frühestens in das Jahr 350 fallen, weil die neun Heiligen nach dem Tode des Pachomius nach Abessinien kamen, sein Regierungsantritt war also frühestens 345. Aus der Bilinguis anderseits, die älter ist als der kaiserliche Brief aus dem Jahre 356, geht hervor, dass des Ela 'Amida Regierungsantritt nicht nach dem Jahre 355

stattgefunden haben kann. Mithin können die neun Heiligen nur zwischen 350 und 360 ins Land gekommen sein, die ersten derselben im fünften Jahre El 'Amîda's, die nachfolgenden später. Für die Bilinguis haben wir die Zeit zwischen 345 und 355. Allein mit Rücksicht auf den Umstand, dass die neun Heiligen oder doch wenigstens einige derselben noch unter zwei Nachfolgern des Pachomius in Aegypten blieben, also immerhin noch einige Jahre, müssen wir das fünfte Regierungsjahr Ela 'Amîda's etliche Jahre nach 350 ansetzen, somit seinen Regierungsantritt auch etliche Jahre nach 345, aber, wie bereits bemerkt, mit Rücksicht auf die Bilinguis auch nicht nach 355; denn 356 war schon sein Bruder Mitregent. Wir werden somit allen Umständen am besten gerecht, wenn wir etwa das Jahr 352 als den Beginn der Regierungszeit des Ela 'Amida betrachten. Dann wären die neun Heiligen oder besser: der erste Schub derselben im Jahre 357 ins Land gekommen, hätten also nach dem Tode des Pachomius noch volle acht Jahre in Aegypten geweilt. Die Bilinguis fällt dann zwischen 352 und 355, also etwa ins Jahr 353 oder 354 n. Chr., wobei der mögliche Fehler kaum mehr als ein Jahr betragen kann. Dass diese Daten sich so vortrefflich in Uebereinstimmung bringen lassen mit den geschichtlich überlieferten Jahreszahlen (das Todesjahr des Pachomius, das fünfte Jahr des Ela 'Amîda als Einzugsjahr der neun Heiligen, und das Datum des Kaiserbriefes), ist ein Beweis mehr für die Richtigkeit meiner Lesung des Königsnamens 'Aizân Ela 'Amida in Bent II.

# XVII.

Jedenfalls vor die Zeit der neun Heiligen fällt die Ankunft des Frumentius und theilweise auch seine bischöfliche Thätigkeit in Axum. Denn Athanasius, Bischof von Alexandrien — so Dillmann a. a. O. 11 — hatte, als er seine Apologie vom Jahre 356 schrieb, "Kunde bekommen über eine kurz vorher von Constantius erlassene Aufforderung zur Verfolgung der Athanasianer, sowie über ein an die Herrscher von Axum, Aizanas und Sazanas, gerichtetes Schreiben des Kaisers (das Athanasius in extenso mittheilt), worin er sie aufforderte, den von Athanasius zum Bischof ihres Landes geweihten Frumentius nach Aegypten an den arianischen

Bischof Georgios zu senden, damit er dort von seinem Glauben und dem ganzen Verhältnis der Sache Rechenschaft gebe . . . ". Dillmann schliesst aus dem Briefe des Kaisers, dass Frumentius erst kurz vorher von Athanasius geweiht gewesen sein könne. Das hellt nunmehr eine höchst merkwürdige Begebenheit auf, die sich an die Person des Frumentius knüpft. Ich erzähle sie nach Dillmann "Zur Geschichte des Axumitischen Reiches" 6 ff.:

Nach dem Vorbilde des Philosophen Metrodor, wahrscheinlich desselben, der in der Chronik des Hieronymus zum Jahre 334 erwähnt wird, habe ein tyrischer Philosoph Meropius eine Reise nach Indien gemacht und auf dieser Reise zwei junge Verwandte, die er in seinem Unterricht hatte, Frumentius und Edesius, mitgenommen. Auf der Rückreise sei an einem Hafenort, an dem sie anlandeten, von den Barbaren, welche damals wegen angeblichen Bundesbruchs von Seiten der Römer mit diesen verfeindet gewesen, die ganze Reisegesellschaft erschlagen und nur diese zwei Jungen aus Mitleid verschont, dann als Gefangene dem König des Landes gebracht worden, welcher sie brauchbar gefunden und den Edesius zu seinem Mundschenken, den klügeren Frumentius aber zu seinem Hausverwalter und Rechnungsführer gemacht habe. Bei seinem Tod habe er ihnen die Freiheit geschenkt, die Königin aber habe in Anbetracht der Unmündigkeit ihres Sohnes sie gebeten, für diesen, bis er regierungsfähig wäre, an der Verwaltung des Reiches sich mit zu betheiligen. Als der junge König, mündig geworden, die Regierung selbst übernommen hatte, seien sie, obwohl er sie behalten wollte, heimgekehrt, Edesius nach Tyrus, Frumentius aber blos nach Alexandria, wo er den Bischof ersuchte, für die Christen in Indien einen Bischof zu bestellen. Darauf habe der Bischof Athanasius den Frumentius als den geeignetsten geweiht und zum Bischof der Inder bestimmt.

Diese Erzählung stimmt leidlich gut, wenn wir sie in die Zeit des Vorgängers des 'Aizan Ela 'Amida versetzen. Nehmen wir an, 'Aizan sei 352 bei seinem Regierungsantritte circa 23 Jahre alt gewesen, dann wäre er, als Frumentius gefangen genommen wurde, also etwa ums Jahr 340 (da die Reise des Meropius und seine Ermordung doch wahrscheinlich einige Jahre später stattfand als die Reise des Metrodor), circa 11 Jahre alt und beim Tode des Vaters, d. h. einige Zeit später, noch immer ein Knabe

Die Brüder des Aizanas waren natürlich noch jünger. Ihr Vorhandensein stimmt allerdings scheinbar nicht genau zu der Erzählung, welche nur von Einem Sohne der Königin-Wittwe weiss; aber das braucht deswegen nicht allzu genau genommen zu werden, weil es sich in der Erzählung vielleicht eben nur um den Thronerben handelt. Diese Erzählung hat mich aber immer so angemuthet, als wäre diese Königin-Wittwe keine andere als die in der arabischen Tradition so berühmte Bilkts. Den Nachweis hiefür habe ich "Skizze" II, 513-542 erbracht, wo er nachgeschlagen werden kann. Der Vater des Ela 'Amîda heisst in den abessinischen Königslisten Saladôba. Er wäre also der frühzeitig gestorbene Gemal dieser Königin. Die Ermordung des Meropius und seiner Reisegesellschaft scheint irgendwo in Arabien erfolgt zu sein, wo man den Römern, die mit den damaligen axumitischen Zwingherren Arabiens, verbündet waren, begreiflicherweise nicht gut gesinnt war und sich also die Gelegenheit, an einigen reisenden Römern sein Müthchen zu kühlen, nicht wird haben entgehen lassen. Doch will ich die noch immer nicht klaren Verhältnisse Arabiens in jener Zeit und insbesondere die Angaben der arabischen Tradition hier nicht discutiren, zumal ich in dieser Beziehung schon früher (siehe "Skizze" und meine "Ausland"-Artikel) das Eis gebrochen und eingehenderen Forschungen die Wege geebnet zu haben glaube.

Jedenfalls nach 356 gehört die Inschrift Bent II. In derselben ist nämlich 'Aizân Ela 'Amîda zwar noch Herr von Saba und Himjar, aber nicht mehr Herr von Habašat. Diese letztere Provinz aber hat im Jahre 356 noch zum axumitischen Reiche gehört, wie aus dem Berichte über die Sendung des Theophilus hervorgeht. Theophilus, unter Constantin als Geisel von der Insel Dibus ins Reich gekommen — so erzählt Dillmann a. a. O. 12 nach Philostorg — hier Christ geworden und von Eusebius zum Diakon geweiht, sei von Constantius an die Spitze einer Mission unter die Sabäer oder Homeriten gestellt worden. Er habe reiche Geschenke (darunter 200 Pferde edelster kappadocischer Race) für den Fürsten mitgenommen, um ein gutes Einvernehmen mit den Römern zu erzielen, nach Philostorg, um auch den Fürsten und sein Volk zum arianischen Glauben herüberzuziehen. Diese Mission sei vollständig gelungen, indem der Fürst hohen Werth auf die

Freundschaft mit Constantius gelegt, auch selbst das Christenthum angenommen und mit Mitteln der Einheimischen drei Kirchen habe errichten lassen, eine in der Metropolis Taphar, die andere in Aden, die dritte an der Enge des persischen Meeres im Emporium Romanum (Hormuz).

Diese Nachricht ist nur insoferne ungenau, als es sich um keinen himjarischen, sondern nur um einen axumitischen Fürsten handeln kann; denn im Jahre 356 gab es überhaupt keine selbständigen einheimischen Fürsten in Jemen. Vielleicht war die Statthalterschaft in Arabien irgend einem Verwandten (einem Bruder?) des 'Aizân übertragen und wandte sich der mehr zu diplomatischen als zu kirchlichen Zwecken ausgesandte Theophilus an diesen Stellvertreter des axumitischen Königs. Wichtiger aber ist die Nachricht. dass der Fürst drei Kirchen erbauen liess, darunter eine im Emporium Romanum, was wohl Emporium Omanum zu lesen sein wird (siehe darüber S. 115) und in oder unweit von Hormuz gelegen war. Stadt und Gegend von Hormuz muss also damals noch zum sabäo-himjarischen Ländercomplex, d. h. zum axumitischen Reiche gehört haben. Wir haben aber oben gesehen, dass Hormuz nur in Habašat gelegen sein kann. Folglich unterstand im Jahre 356 Habašat noch (unmittelbar oder auch nur mittelbar) der Botmässigkeit des 'Aizan, so dass die Inschrift Bent II, welche diese Provinz nicht mehr kennt, später verfasst sein muss. Die Ursache des Verlustes dieser Provinz wird man in dem Verhältnis Roms zu Persien suchen müssen. Schon Constantin der Grosse rüstete kurz vor seinem 337 erfolgten Tode zum Kriege gegen Sapor II, weil dieser die den Persern abgenommenen Gebiete wieder zurückverlangte. Zum eigentlichen Bruche kam es aber doch erst unter Constantius, von dem wir jedoch wissen, dass er, als Julianus Apostata zum Kaiser ausgerufen wurde, kurz vor seinem 361 erfolgten Tode die Rüstungen gegen die Perser einstellte, um sich gegen Julianus zu wenden. Zum Kriege mit den Persern kam es erst unter Julianus 362 und 363, der dabei bekanntlich den Tod fand. Bei diesem oder einem ähnlichen Anlass mögen die Perser oder von ihnen unterstützte arabische Prätendenten zunächst Südostarabien (Habašat) den Axumiten entrissen haben, so wie ja wahrscheinlich auch die Sendung des Theophilus ihren eigentlichen Grund im Verhältnisse Roms zu Persien hatte. Constantius suchte eben in Axum und dem dazu gehörigen Arabien Bundesgenossen gegen die Perser, und ebenso revanchirten sich die Perser, indem sie die Araber (Himjaren etc.) gegen die Hand in Hand mit den Römern gehenden Axumiten aufstachelten und unterstützten. Irgendwann um 360 werden die Axumiten auf diese Weise Habašat verloren haben und genau auf dieselbe Weise nicht lange darauf, jedenfalls vor 378, auch das übrige Arabien. Die Inschrift Bent II ist also höchstwahrscheinlich nach 360 gesetzt worden, vermuthlich zwischen 365 und 370.

Theophilus begab sich von Arabien nach der Insel Dibus, dann in andere arabische Landestheile und zuletzt nach Axum, wo er die kirchlichen Verhältnisse im arianischen Sinne (also gegen Frumentius) mit Erfolg zu beeinflussen bemüht war.

Dieser Theophilus wird ausdrücklich als ein Inder bezeichnet, bisweilen aber auch als Blemyer oder als Libyer. Ich halte dafür, dass er weder aus Indien, noch aus Sokotrå, noch auch aus Dahlak stammte, sondern zu dem Stamme der Debai gehörte, die schon Artemidor nennt und die ich ("Skizze II, 29) bei Konfunda an der Westküste Arabiens, genauer 'Asîrs, localisirt habe. Diodor von Sicilien kennt sie gleichfalls. Sein Hafen Charmuthas liegt an einer Halbinsel und sei der schönste Hafen, den die Geschichtsschreiber kennen. Ringsherum sei ein Waldgebirge im Umkreis von 100 Stadien. Im Hafen sei Raum für 2000 Schiffe; auch ein grosser Fluss und Trinkwasser sei vorhanden, sowie in der Mitte der Bucht eine wasserreiche Insel. Nach dieser Bucht und einer andern kreisrunden Bucht folge ein quellenreiches Ufer und daneben das Gebirge Chabinum, hinter welchem die griechenfreundlichen Deben wohnen. Plinius VI, § 150 kennt in derselben Gegend eine Insel Deuade. Diese wird wohl die Heimat Dibus des "Inders" Theophilus gewesen sein.

### XVIII.

Wir haben bis jetzt viel gehört von Römerfreundlichkeit der Axumiten; aber keine der Nachrichten oder Inschriften lässt den bestimmten Schluss zu, dass damals die Dynastie schon christlich war. An christlichen Glaubensboten hat es nicht gefehlt; wir kennen als Ersten Frumentius, dann Theophilus und für fast dieselbe Zeit auch die neun Heiligen. Diese Namen bürgen wenig-

stens dafür, dass seit dem Regierungsantritte 'Aizans in Abessinien und in Arabien christliche Gemeinden vorhanden gewesen sein müssen oder gebildet wurden, und dass sich die axumitischen Könige dem Christenthume gegenüber äusserst freundlich verhielten, wenn sie es auch nicht sofort selber annahmen.

Nun treten uns noch vor dem Jahre 378 zwei Inschriften entgegen (Rüppell I, II = Bent III, IV), welche nicht nur nicht mehr mit sabäischen Buchstaben geschrieben sind, sondern auch noch an den neuen Buchstaben ein ganzes Vocalsystem zeigen und obendrein, statt wie früher von rechts nach links, nunmehr von links nach rechts verlaufen.

Es ist mit Müller — der allerdings hinsichtlich der Zeit sehr irrt - sehr wahrscheinlich, dass diese Umwälzung den bereits genannten christlichen Glaubensboten zuzuschreiben ist, meines Erachtens am wahrscheinlichsten dem Frumentius, von welchem wir wissen, dass er als Schüler und Verwandter des Philosophen Meropius in Indien war. In zweiter Linie käme Theophilus in Betracht, dann, wie D. H. Müller glaubt, die neun Heiligen, deren Ankunft in Abessinien er freilich in eine ganz unrechte Zeit versetzt. Es spricht nämlich Alles dafür, dass diejenigen Gelehrten (Lepsius, Weber, Hommel), welche glauben, dass die abessinische Vocalbezeichnung der indischen (nicht der syrischen) nachgebildet ist, Recht behalten dürften. Wenn wir nunmehr wissen, dass die ersten abessinischen Inschriften, die das neue Alphabet zeigen, vor 378, also gerade in die Zeit fallen, in denen die christliche Missionsthätigkeit in Axum begann, was ist da natürlicher, als anzunehmen, dass einer dieser Glaubensboten das indische System auf die sabäischen Buchstaben aufgepfropft hat. Freilich kann auch ein anderer Ursprung der äthiopischen Vocalbezeichnung angenommen werden, etwa gerade ein syrischer, da die Glaubensboten sich auch die syrische Schrift zum Vorbild genommen haben könnten, wenngleich das Wahrscheinlichere der indische Ursprung ist. Das Wichtigste dabei bleibt immer der Zeitpunkt, in welchem die Aenderung vor sich ging, und über diesen kann nunmehr wohl kaum ein Zweifel obwalten.

Zur Durchführung der Reform aber war eine gewisse Zeit erforderlich, insbesondere bis sich das neue System so weit aus-

gebildet und eingebürgert hatte, dass man es für so wichtige öffentliche Urkunden, wie Denkinschriften, verwenden konnte. Wir können daher die geezischen Inschriften Rüppell-Bent nicht lange vor 378 ansetzen, etwa zwischen 370 und 375. circa 370 scheint 'Aizân Ela 'Amîda regiert zu haben. An seinen Feldzug gegen die Kasu (Bent II) scheint sich unmittelbar der Feldzug seines Sohnes gegen dieselben Kasu und Nubier anzuschliessen, so dass die beiden Inschriften Bent II und Bent IV zeitlich gar nicht weit von einander entfernt sein dürften. Dagegen spricht nicht, dass Bent II noch sabäische Schrift aufweist. Diese ist eben auch nach der Einführung der Vocalbezeichnung noch etliche Jahre im Gebrauch gewesen, so lange eben, bis die neue Schrift genügend ausgebildet und auch genügend verbreitet war. Wir können sonach sagen: der Versuch, die indische Vocalbezeichnung auf die sabäo-äthiopische Schrift zu übertragen, datirt etwa aus den Jahren 345-355, effectiv und allgemein verwendet aber wurde die neue Schrift erst circa 370. Die Zahlen 345-355 sind, wie man aus dem Vorangegangenen sieht, mit Rücksicht auf den Aufenthalt des Frumentius am Hofe von Axum gewählt. Da er, bevor er Bischof wurde, circa 11 Jahre in Axum lebte, also wohl seit 342 oder 343, so wählte ich das Jahr 345 als den Beginn seiner Versuche, die indischen Vocale auch in Abessinien bekannt zu machen. Die allerersten Jahre sind deshalb auszuscheiden, weil Frumentius da nicht die nöthige Freiheit und den nöthigen Einfluss hatte, die er beide eigentlich erst während der Zeit genoss, als er, nach dem Tode des Königs, sich an der Regierung betheiligte.

Jetzt werden auch einige Angaben der südarabischen Tradition verständlicher als sie es früher waren. Wenn in einem Gedichte (Kremer, Südarabische Sage, S. 86, Vers 20) Abûkarib As'ad, den wir inschriftlich neben Melikikarib Juha-min für das Jahr 378 kennen, sagt: "Ich bin Abûkarib und mein Khâl (اشادة Onkel mütterlicherseits oder Schwager des Vaters) ist باسر, der Herr der Krone, شعر, und sein Sohn Ša-dân (شادة), so geht daraus zunächst, auch trotz aller albernen Bemerkungen D. H. Müller's, schon mit Rücksicht auf die Zeit, hervor, dass, wie ich in der "Skizze" schon im Jahre 1890, also lange bevor wir die axumitische Inschrift kannten, zum ersten Male betonte, dieser

kein Anderer sein kann, als der שׁעַדּן der Bilinguis (Hamza statt y ist beim Uebergange von einer Sprache in die andere durchaus nicht so auffällig, wie Müller glauben machen möchte!) und dass er irgendwie verwandt war mit Abûkarib As'ad, dem berühmten König von Jemen. Lassen wir die Lesung نال unangetastet, dann war Sa'dân entweder ein Bruder der Mutter Abûkarib's, also der Schwager Melikîkarib's, oder er war der Gemal einer Schwester Melikîkarib's. باسر aber kann dann nicht in ينعم in شعم Jâsir) "verbessert" werden, und ebensowenig ياسر (Jun'im), da Jâsir Jun'im inschriftlich ein volles Jahrhundert vor Abûkarib As'ad bezeugt ist, also nicht des Letzteren Onkel sein kann. Selbstverständlich kann es auch nicht heissen: "N. N. war mein Onkel und (ebenso) sein Sohn", sondern das Wort (sein Sohn) muss etwa: اسبه ,und sein Name ist" gelesen Dann ist شأذان derselbe wie der باسر, der Herr der und wir haben in dieser Gruppe von Worten irgend "شعم einen, allerdings nicht mehr mit voller Sicherheit wiederherstellbaren Beinamen des Ša'-dan zu erblicken. Ich emendirte sie in "Skizze" II, 525 zu: بأسه ذو النّاج حلن, so dass der ganze Vers, wenn ich statt das richtigere, der axumitischen Schreibung verschrieben ist) بأسي verschrieben ist) setze, etwa lautete:

وانا ابو كرب وخالى بأسى ذو التّاج حلى واسمه شأذان "und ich bin Abûkarib und mein Onkel ist Beesje, Herr der Krone, Ḥalen, und sein Name ist Ša-dan".

Das heisst: Ša-dân Beesje Ḥalen (wenn eben Ḥalen und nicht etwa eine andere Orts- oder Stammesbezeichnung hier eingesetzt werden muss) war der Onkel Abûkarib's. Dass wir auch noch einen Ela 'Amîda Beesje Ḥalen oder einen Ezana (Tazena) Beesje Ḥalen haben, braucht nicht auffällig zu sein und braucht auch nicht gegen die Wahl des Wortes Ḥalen zu sprechen, da Beesje Ḥalen eben nur die Stammburg oder den Stamm der Betreffenden bezeichnet, etwa wie "der Hohenzoller" oder "der Wittelsbacher",

sonach auf verschiedene Angehörige dieser Dynastie angewendet worden sein kann.

Auch der Sohn . . . zana des Ela 'Amîda scheint jetzt in der südarabischen Tradition mit mehr Sicherheit als früher ("Skizze" II, 525) nachweisbar. Entscheiden wir uns nämlich in den Rüppellinschriften für die Lesung Ezana oder Ezena, dann können wir diesen König mit dem arabischen tusammenstellen, nämlich mit Udeinah es Ṣabbâḥ, dessen Aequivalent ich früher (in der "Skizze") in Aizan erblickte, was sich jetzt nicht mehr aufrecht erhalten lässt, da wir die Schreibung auch nunmehr inschriftlich kennen. Von diesem sagt Kuss ibn Sâ'idah (Kremer 74):

"Sie (die Zeit) vernichtete Abûkarib und 'Amr vor ihm Und zerstörte das Reich des Udeinah es Şabbâḥ".

In der That scheint unter Azana Arabien wieder losgerissen worden zu sein, wobei wir davon absehen wollen, ob nicht in Afrika selbst auch Abbröckelungen vom axumitischen Reiche stattfanden.

Sehr interessant ist in dieser Beziehung auch Vers 17 desselben Gedichtes:

"Es lastete das Geschick auf dem Sohne des Zertrümmerers seines (nämlich des Šamar Juhar'iš) Thrones

Und auf Udeinah, um dessen Verlust Wehklagen erschallen."

Der Vers passt zu den geschichtlichen Ergebnissen sehr gut. Samar war in der That der letzte König von Saba und du Raidan und führte als erster (offenbar in seinen letzten Regierungsjahren) den langen Titel "König von Saba, Raidan, Hadhramôt und Jemanat" ein, was offenbar eine vorausgegangene Eroberung der neugenannten zwei Provinzen voraussetzt. Gerade über diese neuen Eroberungen scheint es zum Kriege mit Axum gekommen zu sein, welcher Samar Krone und Reich kostete. Da Samar 281 inschriftlich bezeugt ist und bis eirea 300 oder nicht viel länger regiert haben kann, so kann der Zertrümmerer seines Thrones nur einer der Vorgänger des 'Aizan gewesen sein, vielleicht sein Grossvater oder sein Vater. Die Schwere des Geschickes traf also 'Aizans Vater oder 'Aizan selbst. Wer wird da nicht sofort an das königliche Waisenkind erinnert, dessen Mentor Frumentius war oder an den Vater dieses Waisenkindes? In der That nennt

As'ad Tubba' (ersichtlich Abûkarib As'ad) auch Bilķîs seine Tante ('Amma, Schwester des Vaters), woraus wenigstens zuverlässig hervorgeht, dass diese berühmte Königin eine Generation vor Abûkarib lebte, also gerade zur Zeit des Frumentius. Sie wird freilich keine 'Amma, sondern höchstens eine Khâla des Abûkarib gewesen sein. Genauer feststellen lassen sich diese Dinge vorläufig nicht; aber wir stehen wenigstens chronologisch auf sicherem Boden, da wir nicht mehr aufs Grathewohl zu sagen brauchen: Bilķîs lebte im 10. Jahrhundert v. Chr., oder im 4. oder im 2. oder Gott weiss wann sonst, wie es die Methode der Leute vom Schlage eines D. H. Müller zu Wege bringt.

Wenn man die bisherigen Auseinandersetzungen mit dem vergleicht, was ich im II. Bande meiner "Skizze" (S. 471-575) in Bezug auf Abessinien und Arabien, ganz besonders aber hinsichtlich der Angaben der südarabischen Tradition, so weit sich dieselbe auf die Zeit nach 300 n. Chr. bezieht - nur für diese Epoche hat sie Werth, da alles Aeltere aus missverstandenen Inschriften zusammengestoppelt ist - vorbrachte, dann wird man ziemlich viele Detailverbesserungen constatiren können; besonnene Forscher werden aber zugeben, dass im Grossen und Ganzen die in der "Skizze" und den dazu gehörigen Artikeln im "Ausland" niedergelegten Resultate sehr der Beachtung werth sind und dass der Weg, den ich damals zur Entwirrung des Knäuels der Sage eingeschlagen, der richtige war. Wer mit entschlossener Kühnheit einen Weg durch einen Urwald bahnt, der muss darauf gefasst sein, dass später, bald links, bald rechts, nahe von seinem Wege Lichtungen und gangbarere Stellen gefunden werden, so dass schliesslich die definitive Fahrstrasse durch den Wald an sehr vielen Punkten von dem ersten Wege abweichen wird, wenn sie auch im Allgemeinen die ursprüngliche Richtung beibehalten wird. einem gänzlich unerforschten Urwald glich vor 1889 die südarabische Sage; kaum dass man wenige Meter weit sich ins Innere wagte, und wie sehr tappte man insbesondere hinsichtlich der Chronologie der südarabischen Tradition im Dunkel herum! Ich legte entschlossen die Axt an, da einen Weg zu bahnen. Heute, nach sechs Jahren, könnte ich diesen Weg gar an manchen Stellen verbessern. Aber nicht nur ich, auch Andere könnten es jetzt; denn die gröbste, schwierigste Arbeit ist längst gethan. Ich hätte schon

in dieser Abhandlung gar manches rectificirt und corrigirt, gestrichen oder hinzugefügt, allein mir sind im Raume Beschränkungen auferlegt und andererseits habe ich dringendere Arbeiten vor, die keinen Aufschub erleiden dürfen. Ich muss aber im Interesse der Forschung dagegen protestiren, dass ein D. H. Müller, ohne in dieser Beziehung bisher auch nur das geringste geleistet zu haben, in einer Akademiepublication mit Bezug auf meine Entwirrung der südarabischen Tradition, aller Wahrheit und Wahrhaftigkeit ins Gesicht schlagend, folgende Warnungstafel aushängen darf: "Was jedoch die Ergänzung zu Tazena betrifft, so stimme ich Glaser bei, dass sie nicht aufrecht erhalten werden kann, und hierin liegt das einzige Verdienst der so ganz unfruchtbaren "Bemerkungen zur alten Geographie und Geschichte Abessyniens", welche nahezu 100 Seiten umfassen".

Es wäre wirklich im Interesse der Wissenschaft sehr zu bedauern, wenn sich insbesondere die jüngeren Mitforscher durch eine so ungehörige Bemerkung von der Lectüre meiner die südarabische Tradition betreffenden Arbeiten abhalten liessen. Sie sind geschrieben worden, um gelesen und - verbessert zu werden. Kann Letzteres D. H. Müller nicht, so schrecke er wenigstens Andere nicht ab! Es ist mir auch nie in den Sinn gekommen, irgend Jemandem zu rathen, die Schriften D. H. Müller's unbeachtet zu lassen, so sehr ich auch überzeugt bin, dass sie nicht das sind, was sie zu sein scheinen wollen. Ich habe im Gegentheil gerade die Schriften D. H. Müller's hergenommen, sie im Interesse der Wissenschaft zerzaust und zergliedert, bis ich die wenigen Körner von der massenhaften Spreu glücklich gesondert hatte. Die Spreu wies ich Blinden und Sehenden gegenüber, handgreiflich und unter der Loupe, als Spreu nach - das war und ist Jedermann gegenüber nothwendig und ehrlich - die Körner aber bezeichnete ich immer als Körner und warf sie beileibe nicht weg. Dass es bisher so wenige waren, ist doch nicht meine Schuld und kann übrigens jetzt D. H. Müller auch völlig gleichgiltig sein; denn zur Zeit, als es für seine Carrière auf sie ankam, hielt man ja auch, wie leider so oft, die Spreu für Weizen und Niemandem fällt es ein, den bezahlten Preis nachträglich zurückzufordern. rechtigt aber D. H. Müller nicht, Andere todtzuschweigen und, wenn das absolut nicht mehr geht, dritten Personen Sand in die

Augen zu streuen, damit sie nichts sehen; das ist unehrlich und wird auch in Wiener Gelehrtenkreisen, wo man in den letzten Jahren geradezu unglaubliche Dinge geschehen lässt, nicht auf die Dauer Unterstützung und Rückhalt finden können.

#### XIX.

Wir haben bisher die Wahrnehmung gemacht, dass das axumitische Reich, soweit sich die vorliegenden Zeichen deuten lassen, von allem Anfang an römerfreundlich war. Die römische Politik der damaligen Zeit, die gegen Persien die Hegemonie im vorderen Orient anstrebte, musste darauf bedacht sein, auch in den Uferländern des Rothen Meeres den Persern entgegenzuarbeiten, weil nur durch allseitige Schwächung des persischen Einflusses der Sieg Roms angebahnt werden konnte. Dazu nun boten die Axumiten die Hand. Zuvörderst natürlich gegen die Himjaren, da diese zur Partei der Perser (Sassaniden) gehörten. Die ganze Geschichte und Politik jener südlichen Mittelstaaten dreht sich förmlich um das römisch-persische Pivot und zwar Jahrhunderte hindurch, vielleicht sehen seit des Augustus Zeiten, da der Feldzug des Aesius Gallus politisch auch nur so zu erklären ist, ja vielleicht seit noch älterer Zeit, wo die Rivalen der Perser allerdings nicht die Römer, sondern die Griechen waren. es sich auch, dass in Axum der christliche Glaube so leicht Eingang fand; er war eben von Rom aus vorgeschrieben, und ebenso erklärt es sich, dass das Christenthum in Südarabien, soweit dasselbe nach dem officiellen römischen façonnirt war, während der Himjarenzeit stets unterdrückt wurde. Persien und die politisch von ihm abhängigen Länder waren dem Christenthume nicht geneigt und konnten ihm nicht geneigt sein, weil dieses sich mit den römischen Interessen verschmolzen hatte. Nur jene christlichen Sekten, welche im römischen Reiche vervehmt waren und infolge dessen als Römerfeinde betrachtet werden konnten, fanden willige Aufnahme in Persien. Dagegen scheint man von Persien aus, gleichfalls gegen Rom, das Judenthum in den Vordergrund gestellt zu haben und zwar zunächst im perserfreundlichen Arabien, wo der Anprall des Christenthumes zuerst abzuwehren war. Das Vorschieben des Judenthums aus politischen Motiven scheint aber etwas älteren Datums zu sein als die Christianisirung Axums. In Persien scheint man die Gefahr, die durch die Verbreitung des Christenthums drohte, wohl schon Ende des dritten und im Beginn des vierten Jahrhunderts erkannt zu haben. Daher wohl die frühzeitige Bildung von Judengemeinden in Westarabien und in Axum, welcher dann durch die Sendung des Frumentius in der Mitte des des vierten Jahrhunderts entgegengetreten wurde. Dauernden Erfolg konnte diese Sendung natürlich nur in Axum haben; denn Arabien war nur zeitweilig dem abessinischen Scepter unterworfen. Aber es entspann sich zwischen beiden Ländern ein Jahrhunderte währender Religionskrieg, der im Grunde nichts Anderes war als der politische Kampf der römischen Plänkler gegen die sassanidischen.

Unter diesem Gesichtspunkte müssen wir die wenigen Nachrichten betrachten, die wir über jene Länder für die Zeit vom 4. bis 6. Jahrhundert besitzen, wenn wir sie begreifen wollen. Streng genommen sind es ja nur zwei Nachrichten, und zwar solche, die sich auf Kriege beziehen. Während die eine schon im hellen Lichte der Geschichte erscheint, da die verschiedenartigsten Quellen für sie vorhanden sind, ist die andere bislang noch immer in mysteriöses Dunkel gehüllt. Aber gerade diese noch nicht aufgeklärte Nachricht, welche sich ersichtlich auf ältere Zeiten bezieht, scheint mir interessant genug, um auch in dieser Schrift erörtert zu werden, zumal ich schon in meinen früheren Publicationen, wie ich glaube mit Erfolg, versucht habe, die Begebenheit historisch einzureihen, was mir jetzt, nachdem wir durch die Inschrift Bent II einen neuen chronologischen Stützpunkt erlangten. noch besser als damals gelingen dürfte, obzwar ich weit entfernt bin, das im Folgenden darzulegende Ergebnis als unumstösslich zu betrachten. Ich gebe zunächst eine Darstellung der Nachricht nach Dillmann: "Zur Geschichte des Axumitischen Reiches", S. 28 ff., und zwar in extenso, um dem Leser meines Buches das Nachschlagen zu ersparen. Dillmann schreibt:

"Wir gehen aus von der angeblichen Bekehrung des Aethiopenkönigs zum Christenthum aus Anlass eines Homeritenkriegs, wie sie Johannes Eph., Malala p. 433 f., Theophanes I, 346, Cedrenus I, 656, Nicephorus Call. II, 787 erzählen. Am durchsichtigsten ist sie bei Joh. Eph. Es wird dort zuerst gesagt: in jener Zeit sei zwischen dem indischen König Xenodon und zwischen Aidog, dem König der innern Inder,

einem Ungläubigen, Krieg entstanden. Nachdem der Friede zwischen ihnen hergestellt war, habe er (Aidog) Krieg bekommen mit dem König der Homeriten, die ebenfalls zu den Indern gehören, Dimion. aus folgender Ursache. Das Reich der Aethiopen (Fussnote: so nun auf einmal statt Inder) liege viel weiter nach innen zu als das der Homeriten, und die römischen Kaufleute ziehen durch die Gebiete der Homeriten hindurch nach den innern Ländern der Inder, welche Auzelis heissen (Fussnote: Theophanes p. 346 B hat Έξουμίτην, aber nicht im ganz gleichen Satz), und von da nach den noch weiter innen liegenden Ländern der Inder und Aethiopen (es sind aber die Reiche der Inder und Aethiopen 7, 3 der Inder und 4 der Aethiopen). Nun habe Dimianos die die Homeritenländer durchziehenden römischen Kaufleute ergriffen, getödtet und geplündert, zur Rache dafür, dass in den Ländern der Römer die Juden von den Christen misshandelt werden. Dadurch seien die römischen Kaufleute vom Durchzug durch die Homeriten abgeschreckt und dem innern Reich der Inder und Aethiopen der Handelsverkehr abgeschnitten worden. Wegen dieser Schädigung des Handels in seinen Ländern habe der Aethiopenkönig dem Homeriten Vorstellungen gemacht und sei schliesslich mit ihm darüber in Krieg gerathen. Beim Beginn des Kampfes habe der Aethiopenkönig Aidog gelobt, Christ zu werden, wenn es ihm gelinge, den räuberischen Homeriten zu besiegen und das Blut der Christen zu rächen. Wirklich sei ihm der Sieg geworden, er habe den Homeriten gefangen und getödtet, sein Heer vernichtet und sein Reich erobert. Dann habe er zwei seiner Grossen zum König Justinian geschickt mit der Bitte, ihm einen Bischof und Kleriker zu schicken. Man habe sich, nach längerer Nachforschung, auf Johannes paramonarius (aedituus) von der Kirche St. Johann vereinigt. Dieser mit vielen Klerikern sei von den Gesandten in ihr Land geführt worden, der König und seine Grossen haben sich unterrichten und taufen lassen und er habe eifrigst dafür gesorgt, dass alle die Länder christlich und Kirchen in denselben errichtet wurden. Aus solcher Veranlassung habe Gott diesen Völkern das Heil geschenkt."

Weiter schreibt Dillmann:

"Zu dieser Erzählung stimmt, zum Theil ganz wörtlich, Malala, nur dass dieser (wie auch seine Nachfolger) statt der Aethiopen genauer die Auxumiten setzt, auch einige Angaben mehr hat, z. B., dass die zwei Gesandten noch 200 Begleiter bei sich gehabt haben, dass die Botschaft nach Alexandria ging, dass Licinius damals Augustalis von Aegypten war und Johannes bei seiner Berufung 62 Lebensjahre hatte. Man darf darum noch nicht vermuthen, Johannes Eph. habe aus Malala geschöpft, denn wir kennen das Referat des Johannes Eph. nur durch Dionysius, der dasselbe gekürzt haben kann."

#### Weiter:

Glaser, Abessinier.

Kürzer gibt die Sache Theophanes und noch kürzer Cedrenus. Während bei Joh. Eph. unter Justinian nur Justin gemeint sein kann (die Orientalen nennen Justin Justinian I.), wie aus der bei ihm erst nachher folgenden Erzählung über den Krieg mit Dhu-Nuwâs hervorgeht, so hat dagegen Malala die Sache unter Justinian eingereiht (aber doch noch vor dem Elesbaas-Krieg), und bekundet damit seine Abhängigkeit von einer syrischen Quelle, die er missverstanden hat, und Theophanes bei seiner chronologischen Anordnung setzt dann den Vorgang sogar auf das 15. Jahr des Justinian (und somit nach dem Elesbaas-Krieg), worin ihm Cedrenus folgt. Eine Differenz besteht auch noch in den Namen der Könige. Für den Aidog, der sich nur beim Syrer findet, hat Mal. und Joh. Mad. (Johann Mad. nennt ihn zugleich einen Anbeter des Saturn) Andas, Theoph. (Theoph. macht ihn, durch reine Verwechslung mit seinem Gegner, zu einem Juden) und Cedren. gar Adad (mit Anklang an einen biblischen Namen?) und Nicephorus David; der Homeritenkönig heisst bei Mal. Dimnus, bei Theoph. und Cedren. Damian, bei Joh. Mad. und Niceph. Damnus (oder vielmehr aph bei Joh. Mad.)."

Die Zeit Justinians und Justins lehnt Dillmann mit guten Gründen ab und schreibt dann:

"Demnach kann es sich nur darum handeln, zu erklären, wie diese Geschichte entstanden ist, und ob ihr etwas Thatsächliches zu Grunde liegt. Nach ihrem Schluss beim Syrer (ebenso wieder bei Theophanes und den Andern, nicht aber bei Malala, bei welchem dieser Gesichtspunkt vielmehr zurücktritt) hat sie ihre Spitze darin, die (erstmalige) Bekehrung Aethiopiens zum christlichen Glauben zu erklären und man sieht daraus zugleich, dass derselbe die

Digitized by Google

12

Erzählung von Frumentius entweder gar nicht hatte und kannte, oder aber, wenn er sie hatte, sie nicht auf die Bekehrung der Axumiten, sondern anderer Inder (brahmanischer oder homeritischer) (wie Theoph. und Niceph.) bezog."

Dillmann seinerseits findet es "gut denkbar, dass auch in den Zeiten nach Kaiser Constantius und noch bis gegen das Ende des 5. Jahrhunderts ein Axumitischer König aus solchem Anlass (einem Kriege mit Himjar) Christ wurde und bei dieser Gelegenheit auch Kleriker aus dem römischen Reich in sein Land kamen". Nur zur Zeit Justins könne das nicht mehr vorgekommen sein. "Da nun aber bei Joh. Eph. der Name Justinians, d. h. Justins mit der Erzählung verknüpft ist, so hat man nur die Wahl, anzunehmen, entweder dass Joh Eph. den Namen Justins irrthümlich eingesetzt hat, weil er den Axumitischen König für denselben hielt, der unter Justin I. die Märtyrer von Nagran rächte und für den er darum auch keinen Namen angibt, oder aber dass er zweierlei Erzählungen, die ursprünglich nicht zusammengehörten, irrthümlich zusammengefügt hat, die eine über die Bekehrung des Aethiopenkönigs Aidog aus Anlass des Kriegs gegen Dimion, die andere über die Sendung des Bischofs Johannes paramonarius mit andern Klerikern unter Justin (oder gar nach Mal. und Theoph. unter Justinian), welche Sendung natürlich in diesem Fall ganz andere Ursachen hatte, nämlich mit den monophysitischen Streitigkeiten zusammenhieng".

Seite 33 sagt er: "Unter diesen Umständen fehlt es bis jetzt in dem fraglichen Berichte an jedem Anhalt, die darin gemeldete Geschichte zeitlich einzureihen und sie für geschichtliche Zwecke weiter zu verwenden." Dann räth er auf Tazênâ, ferner läge Ela 'Amîdâ und "war die Bekehrungsgeschichte ursprünglich ohne Zusammenhang mit der Sendung der Kleriker, dann steht auch nichts im Weg, einen früheren König Axums zu verstehen". Dabei darf nicht übersehen werden, dass Dillmann die Könige Tazena und Ela 'Amtda in der zweiten Hälfte des 5. Jahrhunderts ansetzt.

Ich glaube, die mitgetheilte Nachricht ist in manchen Punkten vollkommen klar, und da kaum Anderes anzunehmen ist, als dass sie einen Reflex der Bekehrung Aethiopiens zum Christenthume oder besser der Zeit, die der Bekehrung vorangeht, darstellt, so müssen wir sie nothwendigerweise in die einzig mögliche Zeit versetzen, nämlich irgendwann in das 4. Jahrhundert: denn das Christenthum ist in Abessinien nur Einmal eingeführt worden und hat auch bis zum 6. Jahrhundert keine Unterbrechung erfahren, da wir sonst gar nicht wüssten, wohin mit den vielen axumitischen Goldmünzen jener Epoche, die durch das aufgeprägte Kreuz die betreffenden Könige als Christen documentiren. Dann kommen natürlich gewisse Namen wie Justinian, Justin und Johannes paramonarius, als zu einer gänzlich verschiedenen Begebenheit gehörend, in Wegfall. Da auch die südarabischen Inschriften gerade für jene Zeit in der That eine (die erste) Eroberung Jemens durch die Axumiten erkennen lassen, so kann kein anderes als gerade dieses Ereignis gemeint sein. Das Gelöbnis des Axumitenkönigs, Christ zu werden, wird wohl auf das Conto der frommen Kirchenschriftsteller zu setzen sein, da die Eroberung Südarabiens früher stattfand als die Christianisirung Axums. Die Eroberung Jemens muss um oder nicht lange nach 300 stattgefunden haben; denn bis dahin war das Land noch im Besitze des Königs Šamar Juhar'iš. In der That sprechen wenigstens zwei der in der Nachricht genannten Namen für diese Zeit, nämlich Adad und Dimion. Ich glaube, schon als ich vor Jahren meine "Skizze" schrieb, das Richtige gefunden zu haben, indem ich Adad mit dem Had-had (هدهای) der arabischen Tradition, und Dimion mit dem auf Münzen constatirten Könige Aphilas Bisi (Beese) Dimean - so erklärte ich diese Münze - identifizirte. Had-hâd wird in der Tradition als Vater der Bilkîs bezeichnet. Als solcher muss er, da Bilkîs aller Wahrscheinlichkeit nach die Mutter des nun inschriftlich nachgewiesenen 'Aizân Ela 'Amîda war, um 300 und kurz nachher gelebt haben. Die Münze des Aphilas Beese Dimean ist heidnisch (Gewicht der Exemplare 2.685 und 2.125 Gramm) und wird von Dillmann als ein Semis aufgefasst und in das 3. oder in den Anfang des 4. Jahrhunderts gesetzt. Da wir das Ende der Regierungszeit des Samar Juhar'is nicht genau kennen - er kann noch im ersten, ja auch noch während eines Theiles des zweiten Jahrzehntes des 4. Jahrhunderts regiert haben, da er erst irgendwann zwischen 274 (letzte bisher bekannte datirte Inschrift seines Vaters Jasirs Juhan'im) und 281 (erste bekannte datirte Inschrift Samars), also etwa 278 zur Regierung gelangte,

er kann aber auch noch einen, freilich noch unbekannten Nachfolger gehabt haben — so kann die Eroberung Jemens allerdings nicht auf das Jahr genau bestimmt werden, wir können aber nicht fehlgehen, wenn wir sie etwa zwischen 300 und 320 ansetzen. Jedenfalls handelt es sich um die Zeit gleich nach der Adulisinschrift. Wer der König Xenodon war, wissen wir nicht. Ich identifizirte ihn mit Ela Eskendi der abessinischen Königslisten. In der Nachricht der Kirchenschriftsteller scheint es sich um zwei aufeinanderfolgende Kriege zu handeln; aber die Namen der Könige sind nicht nur unvollständig oder entstellt, sondern auch noch durcheinandergewürfelt. Die genannten drei Königsnamen sind alle afrikanisch, wenn auch einer davon einem Homeritenkönig beigelegt wird. Vielleicht haben wir Thronstreitigkeiten in Axum vor uns und einen Krieg gegen Himjar, vielleicht auch nur Streitigkeiten wegen Himjars. Ersteres ist aber wahrscheinlicher. Die drei Könige sind: Ela Eskendi, Aphilas Beese Dimean und Had-had, und dann haben wir noch den eigentlich ungenannten Himjarenkönig, der nur Šamar Juhar'iš oder, falls er nicht der letzte König seiner Reihe war, dessen Nachfolger sein Chronologisch stimmt da alles; denn Ela Eskendi gehört schon den Listen nach ungefähr in diese Zeit, Beese Dimean ist durch Münzen für diese Zeit bezeugt und Had-had als Vater der Bilkîs, die wir als Mutter des 'Aizân Ela 'Amîda kennen gelernt haben, kann ebenfalls nur um oder nach 300 angesetzt werden. Saladôba, der vermuthliche Gemal der Bilkîs, könnte dann der Nachfolger (vielleicht Sohn) des Ela Eskendi oder des Aphilas Beese Dimean sein, so dass durch die Heirath der Kinder die Thronstreitigkeit erledigt gedacht werden kann. In geographischer Beziehung hingegen ist der Bericht völlig unklar. Man sieht förmlich, dass die Nachricht etliche Male umgestaltet wurde, bis schliesslich statt der ursprünglichen Landesnamen lediglich vague Bezeichnungen übrigblieben. Nur so viel scheint sicher zu sein, dass es sich um Behelligung römischer Kaufleute im Himjarengebiete handelt, und dass die Axumiten im Interesse Roms mit den Himjaren auf Grund dieser Behelligungen Händel suchten und schliesslich das himjarische Reich unterwarfen, das sie dann, wie wir gesehen haben, ein halbes Jahrhundert hindurch oder noch etwas länger beherrschten.

Ganz ähnlich wie im 4. Jahrhundert war die Weltmachtspolitik Roms auch im 6. Jahrhundert. Eben deshalb finden wir auch Axum wieder gegen Himjar im Kampfe. Das treibende Element war auch diesmal wieder die römische Politik. Es handelt sich um den bereits in hell historischer Zeit stattgefundenen Krieg, der mit dem Tode des Himjarenkönigs (525) und mit der Unterwerfung des Landes unter die axumitische Herrschaft endete.

Da die Inschriften in Bezug auf diesen letzten Act des himjaro-axumitischen Dramas ausser dem, was ich schon im X. Kapitel aus der Inschrift von Hisn el Ghurâb beigebracht habe, nichts melden, was die sonstigen Nachrichten über diesen Feldzug corrigiren, modificiren oder erweitern könnte - wir haben nämlich bis jetzt ausser der von Hisn el Ghurâb keine einzige Inschrift, welche dieses Feldzuges erwähnen würde - so verweise ich auf die theilweise ausgezeichneten diesbezüglichen Arbeiten von Dillmann, Nöldeke, Praetorius, Winand Fell, Mordtmann, Halévy etc. und beschränke mich auf die Bemerkung, dass auch dieser Krieg lediglich vom Standpunkte der römisch-sassanidischen Politik aufzufassen ist. Schliesslich waren es auch wieder die Sassaniden, welche den gedemüthigten Himjaren zu Hülfe eilten, um die Axumiten endgültig aus Arabien zu vertreiben. Erst die neu aufkommende Weltreligion des Islâm warf die Politik der damaligen Mächte in andere Bahnen, und allmälig übernahm der Islam die Rolle der Perser gegen Rom und Christenthum. Er führte den Kampf aber nicht an der Peripherie des damaligen civilisirten Erdstrichs, sondern trug ihn mit unverkennbarer Systemmässigkeit gegen das Centrum des Römerreiches, welch letzterem er Provinz um Provinz entriss. Seither verstummte auch der Gegensatz zwischen Abessinien und Arabien. Ersteres entbehrte des Rückhaltes einer grossen christlichen Macht, während Arabien als bescheidenes Glied des grossen Organismus der mohammedanischen Welt fortan an der Erreichung der allgemein islamischen Ziele mitwirkte, die nicht in Abessinien lagen.

Abschluss des Manuscriptes: München, 29. April 1895.
Druckes: 25. Juli 1895.

# Nachtrag.

Als ich am 22. August d. J. zu Besuch meiner Verwandten nach Saaz kam, fand ich daselbst zu meiner angenehmen Ueberraschung einen Separatabzug von Mr. Th. Bent's Abhandlung "Exploration of the frankincense country, southern Arabia" (aus "The Geographical Journal" August 1895) vor, dessen Poststempel das Ankunfts-Datum: Saaz, 15. August trug.

Für die 25 Seiten umfassende Abhandlung sage ich Herrn Bent meinen besten Dank und freue mich, aussprechen zu können, dass seine zweite Reise nach Südarabien, wenn sie auch nur einen sehr bescheidenen Umfang hatte, durchaus nicht als erfolglos bezeichnet werden kann. Dass Herr Bent in der Weihrauchregion leider keine alten Inschriften zu Gesicht bekam, hat seinen Grund wohl nur in dem abergläubischen Sinn der Araber. fürchten dieselben, Unglück über ihr Land heraufzubeschwören, wenn sie die geheimnisvollen Inschriften fremden Personen preisgeben, theils glauben sie, dass die Fremden aus den Inschriften die Lage der verborgenen Schätze eruiren könnten. Solange die Eingebornen die Macht in Händen haben, oder so lange sie von Misstrauen erfüllt sind, lassen sie, selbst bei dem grössten Ausmasse an sonstigem guten Willen, den Fremden nur das sehen, was ihnen beliebt. Sie führen den Reisenden entweder um die interessantesten Objecte herum, ohne demselben auch nur die geringste Andeutung zu machen, dass es in unmittelbarster Nähe Sehenswürdigkeiten gebe, oder sie räumen letztere vorher aus dem Wege. Niebuhr zum Beispiel fand im Jemen nicht eine einzige alte Inschrift, obzwar er an Orten (ich nenne nur Damâr) war, wo er sie dutzendweise hätte finden müssen, da sie an der Aussenseite der Moscheen, Thürme und Häuser angebracht (eingemauert) sind. Als ich, ähnlich wie Bent, der dem Wâlî Sulaimân in Tafâr

empfohlen war, auf Grund von Empfehlungen seitens des Wâli von Jemen, im Jahre 1884 zum ersten Male nach Arhab gieng, geschah mir persönlich auch nichts zu Leide, aber alle Inschriften waren von den guten Leuten sorgfältig aus dem Wege geräumt und erst Jahre später, nachdem ich mit mehreren Scheikhs persönlich befreundet geworden war, gelang es mir, in Arhab Hunderte von Inschriften abzuklatschen. In Mârib konnte weder Arnaud, der doch vom Emir 'Abderrahman selbst dahin berufen war und in dessen Hause wohnte, noch Halévy eine nennenswerte Anzahl von Inschriften finden (kaum 40, zumeist ganz kleine), während ich dort fast genau 400 copirte. Aehnlich wie Bent und Niebuhr ist es fast allen Reisenden in Jemen ergangen. Die Empfehlungen der englischen Regierung an ihren Maskater Vasallen und die weitere Verweisung von Seiten des Imams von Maskat an seinen Wâlî in Tafâr genügten zwar, um eine leidliche persönliche Sicherheit und eine gewisse Bewegungsfreiheit herbeizuführen; zur Erforschung des Landes aber waren sie nicht ausreichend. Wenn also das durchzogene Gebiet - kaum 25 deutsche Quadratmeilen - auch ein sehr kleines ist, so braucht Herr Bent dennoch nicht die Hoffnung sinken zu lassen. Wenn es ihm gelingt, unter den Häuptlingen der dortigen Gegend persönliche Freunde zu erwerben, dann wird er bei späterer Gelegenheit selber erstaunt sein, wie viele Inschriften es in der Gegend von Tafar gibt, und er wird dann auch geographisch weit mehr feststellen können, als ihm diesesmal beschieden war. Doch würde es gut sein, wenn Herr Bent sich vorher ein bischen mit dem Sehratdialekte (einer dem Mahrî und dem Sokotranischen nahe verwandten Sprache), der dort gesprochen wird, vertraut machen könnte. In Bombay (manchmal auch in 'Aden) trifft man zu diesem Zwecke genug Eingeborene aus Tafâr. Tafâr liegt nicht auf dem Planeten Jupiter, ja nicht einmal in Centralafrika, so dass ein Reisender, der diese Gegend zu erforschen ausgezogen war, nicht nöthig hat, folgenden Bericht über die dortige Sprache zu veröffentlichen:

"Their language, too, is different from anything we had heard before. They can understand and converse in Arabic after a fashion, but when speaking amongst themselves none of our party, Arab or European, could make out anything they said, and from such simple words as we were able to learn — such, for example, as ouft for wadi, a valley, shur instead of yom for "day", and kho instead of nahr for a river — we were led to believe that they speak an entirely different language, and not a dialect as in the Hadramut."

Maltzan, Fresnel, Carter und ich waren nicht in Mahra und nicht in Tafar. Die Dialekte jener beiden Landstriche aber haben wir gleichwohl festgestellt und zwar Maltzan und ich in 'Aden, Fresnel in Djiddah, und Carter, wenn ich nicht irre, in Indien. Und wie viele Andere haben sich gleichfalls mit diesem Idiom befasst!

War die Reise Bent's in sprachlicher und inschriftlicher Beziehung sonach erfolglos, so können wir dennoch mit Bezug auf das Geographische und Archäologische ein Gleiches nicht sagen, auch wenn ich mit den von dem englischen Reisenden vorgeschlagenen Identificationen einzelner Orte nicht einverstanden bin.

Doch möchte ich zunächst einige Worte über die Ortsnamen sagen: In meiner "Skizze" II 181 zähle ich bei Tafar folgende Küstenpunkte auf: "'Abķad, 'Auķad (= Okkad der englischen Seekarte), Şalâla, Lḥâfe (= Al Hafa der englischen Seekarte), Dahârîz, Țâķe, Mirbâţ, Khaisat Ḥenne, Rakhijôt und viele andere". Als Ruinen von Tafar bezeichne ich S. 181: 'Abķad, 'Auķad, Rêsût und Khôr el Belîd und sage wörtlich: "Diese letztere (Khôr el Belîd) soll die grösste sein. Sie also dürfte mit dem Hafen von Tafar identisch sein". S. 221 der Skizze nenne ich folgende Wâdîs dieser Gegend: Kharfôt, Ghijaš, Ķerzôz oder Ķirzôdz, El Ḥîz und Saḥalnut. Von Bergen nannte ich blos den Djebel 'Arķom.

Von diesen Namen finden sich in des "Iman Sherif Khan Bahadur" (des Reisebegleiters von Bent) Kartenskizze Risut und Rizat (= Rêsût?), Aukad (= 'Aukad), Salala (= Salâla), Hafa (= Lhâfe), Al Balad (= El Belîd, auf der englischen Seekarte Al Bilad), Dahaliz (= Dahâriz, auf der englischen Seekarte Diriz), Wâdî Gharzid (= Ķirzodz, Bent selbst schreibt Ghersid), Wâdî Nahiz (= El Hîz, wohl identisch mit Wâdî Nefas in Bent's Bericht S. 15), Wâdî Sahalnut (= Saḥalnut), Taka (= Ṭâķa, auf der englischen Seekarte Thaka, während Bent selbst Takha schreibt) und Mirbat (= Mirbât).

Andere Namen der Bent-Sherif'schen Kartenskizze finden sich auf der englischen Seekarte gleichfalls verzeichnet. So: Al Robat (Rabat bei Bent-Sherif) und Khor Reiri (Rori in der Kartenskizze, hingegen falsch Kho Rowri bei Bent anstatt Khôr Rowri, wobei mir obendrein die Form Rori, Reiri oder Rowri verdächtig vorkommt). Dagegen fehlen in der Bent'schen Skizze einzelne Namen, die schon ich veröffentlichte ('Abkad, Khaisat Henne, Kharfôt, Ghijaš) und einzelne Namen aus der englischen Seekarte (Khor Sulei, Ras Juaina).

Neu bei Bent (Karte oder Bericht) sind nur: Beit el Khattan (doch siehe unten), Wâdî Arbat (das aber, ebenso wie der Ort, Rabat zu heissen scheint), Hamran, Khatiya, Merga, Darbat, Wâdî Fulk und Wâdî Nefas (= W. Nahiz der Kartenskizze?), also im Ganzen 5, beziehungsweise 8 Namen, was wohl beweist, dass die Eingebornen sehr zurückhaltend waren in Bezug auf Nennung ihrer heimatlichen Orte, Thäler und Berge.

Der Gara tribe Bent's wurde mir stets Krâ oder Kerâ (= Ḥaķķilî) genannt, kann also schwerlich, wie Bent irrig glaubt, mit den Carrei des Plinius identisch sein.

Von Orten wie: Djâdib, Ḥûf, El Ghaidha, Ķifzân, Khizeiṭ (Khîzeit oder Khişeiṭ), Ḥaṣwîr, Širkhôt, Sákar u. s. w., die allerdings mehr nach Westen hin liegen, ebenso von dem Djebel 'Arkom oder 'Arakum (Quellgebiet des Wâdî Ghijaš), Djebel Djeitt (Quellgebiet des Wâdî el Ḥîz) und Djebel Thfâ (oder Sfâ) scheint Bent nichts mitgetheilt worden zu sein.

In Bent's Beit el Khattan vermuthe ich den Ort (Familie) Bin Kaţan (Bin Kjétan), der mir als zum Šeḥrâtgebiete gehörend genannt wurde. An solchen in der Nähe von Tafâr bis höchstens 12 Wegstunden landeinwärts wohnenden Stämmen nannte man mir noch: Ahl 'Omar (Men 'Ajjâr — Ben 'Ajjâr), Beit el Ma'šenî, Beit Dja'būb (Za'būb), Bin Tebôk (Beit Itijók), Beit 'Absên, Ben Kidja'ûn (Beit Kiza'ûn), Beit Sa'îd (Min Sa'îd), Ben Bâķî (Beit Abô Dzî), Ben Šimâsa (Beit Šunus, wobei das Š rechts seitwärts zu sprechen und das n zu nasaliren ist), Ben 'Ŷsâ (Beit 'Ŷsâ), Ben Ḥârdân (Beit Ḥardân). Oberhalb dieser Stammesgruppen sollen schon die Beduinen der Kethîr hausen, ferner die Beduinenclans Ben Za'benôt und Bethô'air (vielleicht Ben oder Bet Thô'air?). Die Letzteren sprechen theils mahrisch, theils ein

anderes Idiom, das weder mahrisch, noch šeḥrât, noch auch arabisch sein soll. Nach anderem Gewährsmann gehören viele dieser Clans zu dem Mišķâsstamme, der bis nördlich von Ḥadhramôt zeltet. Warum Bent diese nördlich angrenzenden Districte "the Nejd (Nedjd?) desert" nennt, ist mir unerfindlich. Oder meint er einfach Najd (نيك) oder Nejjid (نيك) "Beduinengebiet", wie im Norden Ḥadhramôts, was immerhin aus Nedjd (خيد) durch Verweichung der Aussprache entstanden sein könnte?

Bent glaubt, dass in Al Balad und Robat die alte Hauptstadt des Landes zu suchen sei, eine Ansicht, die mit unseren bisherigen Annahmen übereinstimmt. Aeusserst wichtig ist Bent's Bemerkung (S. 7), dass das Architectonische der daselbst vorfindlichen Bautenüberreste, Säulen u. dgl. ganz demjenigen der Ueberreste von Adulis, Koloe und Aksum gleiche. Das ist ein neuer Beweis für die Richtigkeit meiner schon im Jahre 1889 ausgesprochenen und im vorstehenden Werke neuerdings erörterten Annahme, dass wir in der Gegend von Tafär die Ursitze der Axumiten zu suchen haben. Die Denkmäler von Märib ähneln den abessinischen hingegen weit weniger als Bent nach den Angaben Arnaud's annimmt. Unter Betonung dieser einschränkenden Bemerkung unterschreibe ich denn auch vollinhaltlich Bent's Satz:

"After seeing the ruins at Adulis and Koloe, the numerous temples or tombs with four isolated columns, no doubt can be entertained that the same people built them all."

So sehr alle Welt längst darin einig ist, dass in Khôr el Belîd (Al Balad) eine wichtige alte Stadt zu erblicken ist, ebenso sehr bedaure ich, der Identificirung dieser Stadt oder einer andern Ruine im nahen Wâdî Nefas mit des Ptolemäus Μαντεῖον 'Αρτέμιδος (Oraculum Dianae) so ohne Weiteres nicht zustimmen zu können. Wenn Bent sagt: "Claudius Ptolemy is certainly very clear in his geography of this coast", so irrt er sich sehr, denn dieser Autor bietet uns gerade hier sehr viele Räthsel und Confusionen. Wenn wir nämlich von den Breitegraden absehen, dann reihen sich bei Ptolemäus die uns interessirenden Oertlichkeiten in folgender Weise von West nach Ost aneinander: Omanum Emporium, der Hafen Moscha, die Mündung des Omanflusses, das Syagrosvorgebirge, die Didymaberge, das Orakel der Diana und schliesslich Abissa Polis.

Identifiziren wir, wie allgemein üblich, den Syagros mit Râs Fartak, dann kommen Moscha und Omanum Emporium westlich von diesem Vorgebirge zu liegen, also am westlichen Ende des Mahragebietes. Das widerspricht aber völlig den sehr nüchternen Angaben des selbstgereisten Verfassers des Periplus Maris Erythraei. kennt das Vorgebirge Syagros im sachalitischen Golf, setzt östlich vom Syagros die Bucht Omana an, dann Berge mit Höhlenbewohnern und erst zuletzt, also noch mehr östlich, Moscha. Beim Periplus liegen also Omana und Moscha östlich, bei Ptolemäus hingegen liegen Moscha und Oman westlich vom Syagros. Da ist es nicht statthaft, sich einfach auf Ptolemäus zu berufen. Der Widerspruch muss vielmehr zuerst erklärt werden, wenn wir zu leidlich sichern Ergebnissen gelangen wollen. Da ist es denn nicht unwichtig, dass bei beiden Autoren Omana westlich von Moscha liegt. Da für die Didymiberge des Ptolemäus ebenso wie für des Periplus , hohe, felsige Berge, wo Menschen in Höhlen wohnen", am besten die bergige, steile Küste von Damkôt bis Reisût passt, so lehrt ein Blick auf die Karte, dass der Periplus die richtigeren Daten gibt. Sonach muss Moscha nahe östlich von Reisût liegen, allwo wir nach Ptolemäus auch Oraculum Dianae und Abissa Polis zu suchen hätten. Die Omanabucht ist dann im Wesentlichen westlich davon anzusetzen, also etwa bis Râs Fartak. kann aber nach Osten immerhin bis Mirbât reichen, so dass wir die ganze Küste von Fartak bis Mirbâț als omanisch aufzufassen haben. Das ptolemäische Emporium von Oman, nicht zu verwechseln mit dem am Persischen Golf etwa bei Hormuz gelegenen Handelsplatz Omana, worüber man das S. 115 Gesagte nachlese, und den Fluss von Oman - selbstverständlich irgendwo am Omanagolf - wird nur die eingehendere Lokalforschung feststellen können. Vielleicht lag ersteres unweit vom späteren El As'à (siehe S. 87). Moscha scheint dem Periplus zufolge am nächsten von der bergigen Küste zu liegen. Es wird also mit einer der grossen Ruinen: 'Abkad, Khôr el Belid oder Robat identisch sein, am ehesten mit Khôr el Belîd. Abissa Polis als die östlichste ptolemäische Stadt, falls wir hier Ptolemäus überhaupt Glauben schenken dürfen, kann dann nur, wenn nicht noch weiter östlich Ruinen entdeckt werden, mit Tâka zusammengestellt werden, was auch Bent gethan hat. Dann bleibt für das Oraculum Dianae nur 'Abkad oder Robat oder

eine der mehr landeinwärts gelegenen Ruinen, z. B. im Wâdî Nefas übrig. Aber es muss nochmals betont werden, dass Ptolemäus hier kein unbedingtes Vertrauen verdient. Ebenso wie er Moscha in Bezug auf den Syagros verkehrt angesetzt hat, ebenso können auch sein Oraculum Dianae und seine Abissa Polis ganz anderswo liegen. Es ist sogar nicht ausgeschlossen, dass das Oraculum Dianae mit dem weit westlich gelegenen Jerakon Kome (sabäisch Jehrak) identisch ist, da dort ein 'Athtarheiligthum war (siehe S. 125). Ob aber Tafar mit Moscha oder mit Abissa Polis identisch ist, lässt sich vorläufig nicht ausmachen. Die von Jakût überlieferte Entfernung von Tafår bis Mirbåt mit 5 Parasangen spricht für Abissa Polis (Ţâķa), der Umfang der Ruinen hingegen für Khôr el Belîd. Mehr ist derzeit nicht auszumachen. Doch muss ich Einspruch erheben gegen Bent's Annahme, dass Abyssa Polis eine griechische Bezeichnung und von den beiden prachtvollen Wasserfällen Dirbat und Merga im Norden von Taka hergenommen sei. Abgesehen davon, dass Ptolemäus die südarabischen Städte fast durchwegs mit ihren arabischen Namen benennt, sehe ich auch durchaus nicht ein, warum der Anklang an Ḥabašat Anstoss erregen sollte, nota bene in einer Gegend, deren Einwohner nach Bent's eigenem Zeugnis in ihren Bauten und Monumenten eine so frappante Aehnlichkeit mit den Bewohnern von Adulis, Koloe und Axum zeigen, dass für Bent selber kein Zweifel besteht, dass nur ein und dasselbe Volk die Bauten von Taka und Khôr el Belîd einer- und Adulis, Koloe und Axum anderseits aufgeführt haben könne. Und um so weniger Anstoss kann das erregen, als wir auch durch die alten Autoren obendrein wissen, dass an diesem Küstenstrich das Volk der Abasener wohnte, wie ich in dem vorstehenden Werke detaillirt auseinandergesetzt habe. Die Erklärung Bent's ist geistreich, aber unzutreffend. Derselbe Trugschluss hat ja auch die Erklärung zuwege gebracht, dass Abyssinien diesen vermeintlich griechischen Namen von den vielen Abgründen habe, die in seinen Bergen allerdings nicht fehlen. Aber auch "Abyssinien" liegt der uralte semitische Name Habašat zu Grunde, wie wir jetzt aus den Inschriften wissen. Das ist aber ein Volksname, kein orographischer Begriff.

Ich will diese Bemerkungen nicht ohne den Ausdruck der Bewunderung schliessen, die ich für Herrn und Frau Bent hege, Beide haben sich, vielleicht ohne sich dessen genau bewusst zu sein, einer, soweit wissenschaftliche Ziele angestrebt wurden, sehr gefahrvollen Aufgabe in Arabien unterzogen, die, wenn auch nur theilweise, gelöst zu haben, ihnen zu grosser Ehre gereicht. Ich weiss es besser als viele andere zu beurtheilen, wessen ein arabischer Beduinenhäuptling fähig ist, der nicht durch die Ketten langjähriger Freundschaft oder politisch-administrativer Züchtigung gefesselt ist. Blosse pecuniär-politische Abhängigkeit der Häuptlinge von einem europäischen Staate schützt den Reisenden manchmal nicht einmal vor dem Aeussersten. Es wäre aber gleichwohl sehr zu wünschen, dass die Erforschung der mahritischen Distrikte Südarabiens (östlich von Hadhramot bis in's eigentliche 'Omân, dann die Inselgruppe von Sokoţrâ) eifrig fortgesetzt würde, da wir von dort noch viele Aufschlüsse zu erwarten haben.

München, 27. August 1895.

## Wichtige Notiz zur Inschrift Bent II

(zu S. 150 ff. und besonders 155 ff., 162 ff.).

Da es mir im vorigen Jahre nicht gelang, die Abklatsche der axumitischen Inschriften Bent's eingesandt zu erhalten oder sie in London selbst überprüfen zu lassen, so wandte ich mich mittelst Schreibens vom 14. Mai 1895 an Sc. Excellenz den Herrn Generallieutenant Baratieri, Gouverneur der Colonia Eritrea, mit der Bitte, die strittige Inschrift Bent II an Ort und Stelle für mich abklatschen zu lassen. Sc. Excellenz überwies die Angelegenheit seinem Cabinetchef, welcher mittelst Zuschrift de dato Asmara 20. Juli mir mitzutheilen die Güte hatte, dass die Inschrift nach dem von mir gegebenen Signalement wiedergefunden wurde und für mich photographirt werden würde. Leider wurde die Photographie erst am 19. August in Asmara der Post übergeben und gelangte so erst am 8. September in meine Hände, gerade als ich schon die Correcturen der Indices meines Buches besorgte. Die

Inschrift wird also an anderer Stelle eingehend erörtert werden. Hier drängt es mich nur, Se. Excellenz dem Herrn General Baratieri sowie seinem Herrn Cabinetchef für die freundliche Förderung der Wissenschaft ehrerbietigsten Dank zu sagen und schon an dieser Stelle zu bemerken, dass die Photographie an zahlreichen Stellen die von D. H. Müller in seinen "Epigraphischen Denkmälern aus Abessinien" nach dem Abklatsche gegebenen Lesungen Lügen straft. Ich muss aber auch hinzufügen, dass anscheinend nicht Alles, was ich auf Grund der unzuverlässigen Lesungen Müller's vermuthete, durch die Photographie bestätigt wird, wenngleich ich in den Hauptpunkten Recht behalte. Jedenfalls wird jetzt Klarheit in diese Sache kommen und das wäre schon längst der Fall, wenn man im vorigen Jahre, als ich mich an Mr. Bent und durch zwei in London anwesende deutsche Gelehrte an Mr. Budge, Conservator im British Museum, wandte, die Nachcontrôle gestattet hätte. Die Photographie scheint an mehreren Stellen deutlich erkennen zu lassen, dass in Axum, offenbar behufs grösserer Deutlichkeit, die Buchstabenspuren vor der Aufnahme leider mit Farbe überzogen wurden. Da dies aber nicht von gelehrter Hand geschehen, so ist das Bild immerhin weit brauchbarer als die von D. H. Müller gebotene Wiedergabe, obzwar volle Klarheit erst erlangt werden wird, sobald der Stein selber nach Musawwa' oder, was viel besser wäre, nach Rom gebracht sein wird. Für jetzt nur Folgendes: Vor allen Dingen lässt die Photographie des Steines selbst für den Blinden keinen Zweifel darüber, dass die Inschrift, ganz wie ich in Folge mühsamer Berechnung der Buchstabenzahl und Zeilenlängen gegen Müller betonte, auf der rechten Seite intact ist, so dass also die erste Zeile in der That, wie ich es behauptete, mit dem Namen des Königs beginnt und nicht, wie Müller glaubte, mit den bedeutungslosen Worten: ... דמנבר התכל] ושים אלם עמהם הק. Der Anfang lautet nämlich nach flüchtiger Besichtigung der Photographie: ורנם אלם עמרם .. באשכ ה.. Der volle Name des Königs wäre sonach, wenn wir das bedeutungslose, lediglich graphische D am Schluss der Worte weglassen: ורן אל עמר באש ח[לק]. Das וון אל נמר באש חולקן. Das ist leider nicht verlässlich, sondern könnte einen Theil des vorherstehenden Zeichens bilden. Dabei kann vor dem i noch Ein Buchstabe gestanden haben, da Spuren desselben vorhanden zu sein scheinen. Ja, auch

unter dem linken Ring des 1 befinden sich Spuren, u. zw. zwei nur schwach sichtbare Dreiecke, in dieser Inschrift Fusspunkte eines Buchstaben, die den Eindruck machen, als hätte hier, vielleicht an Stelle des 1 oder wenigstens des linken Ringes desselben und des 7, ein 7 oder ein ähnlicher Buchstabe, vielleicht ein t, gestanden, ja auch die Spuren eines 'sind an Stelle des rechten Ringes des i wahrzunehmen, so dass neben der Lesung in auch noch עיתן וירן עירן ייוורן ייותרן ייעורן ייעורן וייתרן und עיזו möglich ist. Auch עיזן ועורן אוון עורן oder קיזן, קוון, קורן sind möglich, wenn wir die ganz rechts befindlichen Spuren berücksichtigen, die einen Ring mit Punkt oder ein p vorzustellen scheinen. Dieser Ring scheint seinerseits durch einen horizontalen Strich mit dem nächsten Ringe des i verbunden, so dass also eigentlich drei Ringe nebeneinanderstehen, von denen aber der am weitesten links befindliche, schon wegen der unterhalb desselben befindlichen Dreieckspuren, überhaupt in Wegfall kommen dürfte. Eine irgendwie verlässliche Lesung ist einstweilen ausgeschlossen, die Lesung עיון aber möglich. Bleiben wir jedoch bei der Lesung ורן. dann hiess der König entweder Waran oder [.]waran. [.]wran, [.]auran und führte den Beinamen Ela 'Amîda Beese H[alen]. Nach עמרם kann nämlich, u. zw. ganz deutlich, nur מאשם ת gelesen werden, nicht aber, wie Müller glaubte: דק oder הקת. Meine Conjectur עיונם für den Namen des Königs, die nach dem Müller'schen Facsimile möglich, ja nothwendig war, wäre dann hinfällig, der Verfasser der Inschrift also vielleicht nicht identisch mit dem der Bilinguis. Er hiesse, wie bereits bemerkt, ..... an Ela 'Amîda Beese [Halen?] und ist in der abgekürzten Form Ela 'Amîda in den abessinischen Königslisten enthalten. Der Titel Beese Halen bezieht sich also nur auf Ela 'Amida und nicht auf . . zenâ, wornach S. 160 zu corrigiren ist.

Es könnte in diesem durchaus nicht feststehenden Falle nicht anders angenommen werden, als dass Ela 'Amîda der nächste Nachfolger 'Aizâns wäre, wie ich dies sowohl in meinem Werke (S. 159, wo ich die Möglichkeit einer andern Lesung als 'Aizan mit den Worten zugab: "selbst wenn er nicht 'Aizân hiesse") als besonders auch auf S. 13 meiner 1894 in Saaz gedruckten "Bemerkungen zur Geschichte Altabessiniens" für den Eventualfall ausdrücklich hervorhob, an letzterem Orte

durch die Frage: "Ist denn zwischen 346 (Aizanasinschrift, jetzt 353) und 378 (Wiederauftreten einheimischer Dynasten auf dem jemenischen Thron), also in circa 30 Jahren, nicht Raum genug für Ela 'Amida und für seinen Sohn ... zena, selbst wenn wir ersteren nicht als Vater des Aizanas betrachten und auch nicht mit Aizanas oder Sazanas identifiziren, sondern in ihm den nächsten Nachfolger (des Aizanas) erblicken?" Darnach würde sich natürlich auch die Berechnung der Zeit der Einwanderung der Neun Heiligen (s. S. 162 ff.) und die Zeitbestimmung der Inschrift Bent II (S. 164) etwas anders darstellen. Da nämlich im Jahre 356 noch Aizanas und Sazanas regierten (Brief des Kaisers Constantius), so könnte Ela 'Amida, wenn er wirklich nicht identisch ist mit 'Aizân, nicht vor 357 den Thron bestiegen haben, so dass der Einzug der Neun Heiligen, die im 5. Jahre der Regierung Ela 'Amîdas nach Abessinien kamen, nicht vor 362 stattgefunden haben könnte, sondern wahrscheinlich sogar etliche Jahre nachher, also etwa zwischen 362 und 375. Seine Inschrift (Bent II) fiele dann irgendwann nach 357, etwa zwischen 360 und 375. Im Uebrigen bliebe, bis auf geringfügige Correcturen, die Jeder bei der Lectüre selber anzubringen in der Lage ist, Alles so, wie ich es im Werke auseinandergesetzt habe. Wir hätten also jetzt die Reihenfolge der Könige: 'Aizan, .... an Ela 'Amîda Beese [Halen] und ..zanâ, welch letzteren wir mit Rücksicht auf seinen Titel, soweit seine zwei Inschriften in Betracht kommen, nicht nach 378 n. Chr. ansetzen dürfen. Doch ist die Lesung עיון, wie bemerkt, durchaus nicht ausgeschlossen. Die Inschrift Bent II wird, wie schon hervorgehoben, noch an anderem Orte detaillirt zur Sprache kommen. Sie liefert ein nettes Beispiel dafür, wie gewisse Leute Abklatsche lesen und veröffentlichen.

München, 9. September 1895.

# Index der wichtigeren Stellen.

a) Nach dem deutschen Alphabet geordnet.

(Bei Eigennamen schlage man auch den semitischen Index nach. Die Zahlen geben die Seite an.)

#### A ('A).

'Abadân 15, 188. 'Abaran 16. Abasa, Abasener 86, 88, 89, 93, 139, 141, 153, 188, s. auch Habaschat. 'Abderrahmân, Emîr von Mârib 183. Abessinien, Abessinier 1, 2, 4, 9, 12, 18, 20, 21-29 u. v. a. Stellen; s. auch Axum, Habaschat, Abasa. Abîkarib As'ad 80, 169, 170, 172. Abissa Polis 88, 89, 98, 186, 187, 188. 'Abkad 184, 185, 187. Abkal 182. Abraha 135. 'Absên 185. Academy, Artikel am 8. und 22. September 1894 über Bent's axumitische Inschriften 2, 143, 158. Adan 161. 'Adat 13. Adowa 1, 11, 26. Adulis 11, 12, 13, 19, 21-24, 26, 94, 139, 140, 141, 142 ff., 186, 188. Aegypten 4-7, 142 pass. Aelamiter 97. Aelius Gallus 37, 114, 174. Aera 29, 30 ff., 38, 127, 132, 135. Aethiopien 5-7, 9, 10, 17, 18, 21 bis 25, 27, 28, 86, 92-95, 146, 152.

Glaser, Abessinier.

Agame 144. Άγγαβέ 144. Adad 177 ff. Ahdjur 15. Aidog 175 ff. Αἰθίοψ 27. Aizanas (Ela Amîda) 92, 93, 149, 150 bis 161, 163, 164, 169, 171, 179, 180, 191, 192. A'jan 63, 64. 'Ajjår 185. Akhdâm 78. Akhmâs 77 ff. Aknaj 13. 'Alajjan 45, 46. Άλαλαίου νήσοι 23. 'Alfân 34. Algeden 14, Fussnote. Alhân 101, 132, 138. 'Alhan, 'Alhan Nahfan 34, 35, 48, 44, 46, 61, 62, 68 ff., 81, 83, 89, 103, 104, 110, 116, 124, 127, 136. Aliaeu Insulae 23. Alila'er 28. Aloa (Alwa) 7, 14, 15, 16, 17, 18, 19, Alter der Jehainschriften 13. - - katabanischen Inschriften 18. - - sabäischen Inschriften Jemens 28. 100mmは、100mmに対している。 100mmに対している。 100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、100mmには、

Djadan 118, 132.
Djadāwib 132.
Djādib 185.
Djadîs und Tasm 154.
Djār, Djîrân 78, 79.
Djeba 113.
Djebel Fakhd 15.
Djedarot 44, 45, 61, 85, 86, 91, 116, 136, 137, 139.
Djeiti 185.
Djerdân 14, 15, 132, 138.
Dumnat 112, 114.
Dû Nuwâs 32, 182, 177.

#### E.

Dzî (Abô Dzî) 185.

Ebhå 23.
Edesius 164 ff.
Einwanderung der Sabäer und anderer Araber nach Afrika 13, 23, 24, 94, 188.
Ela 'Amîda 155—160, 163, 165, 171, 178, 191, 192 s. auch Aizanas.
Ela Eskendi 180.
Eleazos 29, 33, 34, 37, 89, 92, 137 s. Ilî'azzu und Ilî'azzu Jalît.
Elesares 113.
Emporium Romanum 166. Wenn zu lesen: Omanum, dann ist es selbstverständlich verschieden vom Omanum Emporium des Ptolemäus und

ist identisch mit Omana im § 36 des Periplus und VI, 147 des Plinius. Enzeläl 14, Fussnote. Eroberung Jemens durch die Axumiten 179.

 Mahras durch die Arsaciden s. Arsaciden.
 Eusebius 165.

F.

Faišân 15. Fakhd 14, 15. Farbwaaren 141. Fâri' Janhab 35, 64, 81, 83, 110, 118. Fartak 87, 90, 187.
Fell, Winand 181.
Firmius 142.
Flad 27.
Frumentius 163 ff., 178.
Fulk 185.

#### G (Gh).

Γαβαλά 22, 144, 145. Gallus, Aelius 29, 87, 114. Gambela 144. Gara 185. Gaza 5, 18, 76. Gaze 144. Gebaniter, Gebanitisch 112 ff., 125. Geezinschriften 160 ff., 189-192. Georgios 164. Gerdân s. Djerdân. Gesandtschaftsreise des Nonnosus 11. Gewürze 9, 10, 24, 25 etc. s. Aromaten. Ghaidha 185. Ghailân 34, 132. Ghaiman 132. Gharzid 184. Ghazza s. Gaza. Ghersid 184. Ghijaš 184, 185. Ghurâb, Hisn al - 28, 131 ff., 181. Goaisos 90 ff., 98, 139. Gummi 9, 10, 24, 25, 27 etc. s. Aromaten, Weihrauch.

#### H (H).

Habab 14, Fussnote.

Habaš, Habašat 7, 8, 9, 24, 25, 27, 28, 29, 88, 85, 86, 89, 92, 93, 94, 102, 118, 123, 132, 137, 152 ff., 166, 188.

Habbân 132, 133.

Had-had 179, 180.

Hadhramôt 9, 15, 19, 25, 28, 29, 31, 32, 33, 69, 75, 83, 84, 85, 88, 89,

92, 93, 96, 100, 101, 104, 106, 107, 153 u. s. w. Hadîfah 152, 155. Hafa (Al Hafa) 184. Hafûn 9, 24. Hakkili 98, 185. Hakl 45, 46, 57, 58. Haklein 58. Halhal 23. Halî 23. Ham 11. Hamasen 14, Fussnote. Hamdan, Hamdaniden 63 ff., 69, 81, 130. Hamlân 103, 109. Hamran 185. Harar 14, 18. Hardan 185. Hârith 45, 46. Hartmann 73. Harze s. Aromaten. Hašepsu 11. Hâsik 21, 85, 86, 87, 140. Hašid 64, 101, 124. Haswîr 185. Hbesti 93 s. Khabst. Heilige; die neun Heiligen 162 ff., 192. Herkunft der Kaš, Pwent, Habašat 10. — — Abessinier 21, 84. - - Aethiopen 95, 154. Hidaw 119. Himjar, Himjaren, 16, 32, 61, 62, 98 ff., 100 ff., 110 ff., 118, 123, 129, 130, 132, 146, 167, s. auch Homeriten und Homer. Hirrân 16. Hisn el Ghurâb s. Ghurâb. El Hîz 184, 185. Homer 156. Homeriter 113, 114, 115, 165, 175 ff.; s. auch Himjariten. Hommel 9, 40, 57, 88, 135, 168. Hormuz 96, 153, 166, 187. Hotumlu s. Automoloi. Hûf 185.

Hyksos 11.

I.

Ilasaros 29, 35, s Ilišarh.
Ilî'azzu, Ilî'azzu Jalîţ 16, 29, 33, 34, 35, 37, 89, 91, 101, 109, 110, 136, 137, s. auch Eleasos.
Ilîšarh Jahdhub 32, 35, 37, 81, 83, 105 ff., 110, 118, 122, 123.
Ilîšarh Jahmîl 32, 35, 36, 37.
Inder 175 ff.
Isidorus von Spasinucharax 90 ff.
Islâm 181.
Isma'îlîjja 65.
Itamara 29, 30.
Itijok 185.

J.

ſ

Jadûm 45, 46. Jahdjil 44, 45. Jahmal 32, s. Ilîšarh Jahmîl. Jalît s. Ilî'azzu Jalît. Jâm 65. Jašbum 15, 132, 133. Jasir Juhan'im 31, 128, 155, 170, 179. Jâsir Juhașdik, Vater des Damar'alî Jahbir 67. Jâth 118, 121. Jathûl 18. Ja-zil Bajjân 32, 35, 81, 83, 110, 118. Jeda'-ab Ghailan 34, 35, 44, 55, 61, 62, 85, 101, 103, 110, 116, 136, 137. Jeda'-îl Bajjân 34, 137. Jeda'-îl Darrâh 29. Jeha 1, 2, 11, 12, 13, 14, 18, 20. Jehrak 125, 188. Jekrubmâlik Watar 30. Jelîl 132. Jemâmat 96, 153, 154. Jemânat 28, 31, 96, 153. Ίεράκον κώμη 125, 188. Jerîm Aiman 32, 34, 35, 36, 43, 61, 63, 64, 69, 70, 71, 81, 83, 109. – Hamdanfürst 128 ff. Jerîs 132, 133.

Kerzôz 184.

Jesîl 132.

Jetha'-amara Watar 29, 30.

— Bajjân 29.

Jeth'ân 132.

Jez-an 132.

Johannes paramonarius 176 ff.

Josephus 18.

Juaina 185.

Juba 139.

Juden, Judenthum 4, 130, 174, 175, 176.

Julianus Apostata 166.

Justin, Justinian 176 ff.

### K (K, Kh).

Kâbil 132. Kahd 15. Kaihar 44, 45. Kalaà 22, 23, 144. Kambyses 7. Kánin 101. Karawanenstrasse der Sabäer in Afrika 18. - - in Arabien 125. Kariba-îl, Kariba-îl Watar, Kariba-îl Watar Juhan'im 14, 16, 29, 31, 32, 37, 38, 63, 64, 70, 71, 79, 81, 111. Karna 111. Karpathum 88, 89, 141. Kaš, Kasch 6, 8, 9, 10, 154 s. auch Kasu. Kasia 111. Kastengliederung 80. Kasu 6, 8, 9, 93, 94, 146, 154, 156 ff., 161, 169. Kataban, katabanisch 18, 32, 69, 72, 77, 100, 101, 110, 111—116, 139. Katan 185. Kaukabân 15. Kedr 16, 17. Kelâ' 132. Kelau 14 Fussnote. Kerâ 185. Keren 1, 26.

Keš, Kesch s. Kaš Kesr, El Kesr 132, 133. Kethîr 185. Khabst 8, 24, 25, 93. Khâdim 78. Khaisat Henne 184, 185. Kharfôt 184, 185. Khasmôt 125. Khatiya 185. Khattan 185. Khaulân 45, 46, 58, 101, 106. Khizeit 185. Khôr el Belîd 184, 186, 187, 188 s. Balad, Bilad. Khôr Reiri, Rori, Rowri 185. Khor Sulei 185. Khums, Ahl el - 77 ff. Khurian-Murian 87, 92. Kidja'ûn 185. Kifzân 185. Kinaidokolpiter 22, 147. Kinnamon 26, 111. Kirchen in Arabien 166. Kirzôdz s. Kerzôz. Kitab, Hakl — 58. Kitibaniter 115 s. Kataban. Kiza'ûn 185. Kjetan 185. Kohaito 1, 13, 26, 144. Koloe 23, 25, 26, 140, 141, 186, 188. Kosmas 8, 142 ff. Kottabaner 115 s. Katabaner. Krâ 185. Kûš, Kusch 6, 11 s. Kaš, Kasu.

L.

Lábakh 132, 133.
Lagarde 142 ff.
Lakat 44, 45.
Lamad 16.
Aaoirs 22, 144, 145.
Lepsius 168.
Leuke Kome 22, 147, 148.

Lhafe 184. Licinius 177. Lohai'at Jerhab 132.

M.

Mablak 132. Mad-hidj 88. Ma'dîkarib Ja'fur 132. Mahra, mahritisch 9, 19, 21, 22, 25, 87, 88, 89, 92, 93, 94, 125, 153, 183, 185, 186, 187, 189. Ma'în 72 ff. s. Minäer. Majfa' 15, 133. Makarib 13, 29 s. Mukarrib. Makram 65. Makrobier 5. Makrûb 65 Fussnote. Malham 132. Marte τον Αρτεμιδος s. Oracalum Dianae. Maphoriter 113. Mareb 26. Mârib 16, 35, 100, 111, 112, 129, 136, 183, 186. Markha 133. Marsyabae 29, 35.

Masoniter 113. Massai 25, 26. Maste, Mastitae 25, 26. Mâwat 110. Mâwijja 132. Meder, Medien 77. Medr 161. Melikîkarib Juha-min 169, 170. Merda' 101. Merga 185, 188. Meroe 6, 7, 18, 19, 20, 24, 84, 94,

Meropius 164, 165, 168. Mετινέ 22, 144, 145.

Martin, Saint - 2.

Ma'šenî 185. Maşîra 87.

Metrodor 164.

95, 141, 154.

Meyer Eduard 5, 6, 7.

Mikrāb 132. Minäer 11, 72 ff., 111, 112, 114, 124, 125, 126, 134, 135 und Vorrede. Mirbat 87, 90, 184, 187, 188. Miškās 186. Mondsbucht 87 s. sachalitischer Golf, Omana. Mordtmann J. H., 28, 36, 39, 54, 55, 59, 60, 70, 109, 131, 181 und Vorrede. Moscha 90, 97, 118, 121, 186, 187, 188. Moschophagen 141. Moskat 118, 121. Müller D. H. 2, 3, 12, 31, 39, 40, 53, 54, 57, 59, 61, 65 Fussnote, 72, 73, 84, 93, 108, 119 Fussnote, 134, 143, 146-153, 155-159, 168, 169, 173, 190, 191 und Vorrede. - — W. Max 5 Fussnote, 8, 24. Münzen 32, 33, 37, 179. Mukarrib 13, 14, 29, 65. Musawwa' 6, 7, 14 Fussnote, 84, 139, 141, 190. Myrrhe 4, 11, 25, 26, 88, 89, 111,

Muza 9, 113.

s. Aromaten, Weihrauch.

N.

Nabat 16. Nabatäer 37. Nagia 112, 113, 114. Nahfan s. 'Alhan Nahfan. Nahiz 184, 185. Naid 186. Najjid 186. Napata 6, 7, 18, 19, 24, 94, 95, 154. Nasaf 132. Nas-ukarib Autar 36. Nedjrån 14, 24, 65, 130, 178. Nefas 184, 185, 186, 188. Negrân s. Nedjrân. Nesm 14. Niebuhr 182, 183. Niederlassungen der Sabäer in Afrika 14, 17, 19, 20 etc. s. Einwanderung.

No'dh 101. Nöldeke 181. Nonnosus 11. Nubien 7, 20, 161, 169. Nûs 87. Nuwâs s. Dû Nuwâs.

Nôba 161 s. Nubier.

0 ('0).

Otalnuar 97.
Okkad 184.
Omana, Omaniter 90 ff., 96, 115, 166, 186, 187.
Omanum Emporium 115, 166, 186, 187. Es gab zwei omanische Emporien: eines am sachalitischen Golf, das andere im persischen Meerbusen bei Hormuz.
'Omar 185.
Oraculum Dianae 125, 186, 187, 188.

P.

Ormanofluss 91, 115, 186.

Orsiesius 162.

Osson 88, 39.

Pachomios 162 ff.
Palugges 21.
Paria 77 ff.
Parther s. Arsaciden.
Pausanias 86, 87, 139.
Periplus Maris Erythraei 7 pass.
Perser 2, 7, 11, 166 etc. s. Rom.
Phönizier 5, 11.
Praetorius 40, 53, 181.
Psammetich 5, 6.
Ptolemäer 20, 21, 84, 138.
Puent, Punt, Pwent 5, 7, 8, 9, 10, 11, 24, 93, 154.

R.

Rabbîšams . . . khal 118. Radmân 35, 101, 109, 110. Răucherwerk s. Aromaten, Myrrhe, Weihrauch. Rafšan 63 ff., 69 ff. Rahâba, Ráhaba 118, 121, 122. Raidân 9 ff., 28 ff., 58, 61, 100, 116, 118, 123, 129, 130, 152 ff. Raidat 118, 123, 129, 130. Raim 45, 46. Rakb 132. Rakhijat 132, 133. Rakhijôt 184. Rammân 105. Rathah 15, 132. Rathener 113. Rausiten 144, 146. Rêsût 184, 187. Rhamaniter 29, 35. Rhaptum promont. 7 Fussnote. Rijâm 3, 39. Riš-aj, Riš-â 14. Risut 184. Rizat 184. Robat 185, 186, 187. Rom, Römer 2, 4, 37, 99, 124, 131, 141, 150, 153, 166, 174 ff. 181. Rüppell 18, 155 ff.

S (S, Š).

Saba, Sabeer 13 pass. Σαβά, Σαβαὶ πόλις 19. Σαβατ, Σαββατα 19. Σαβαϊτικόν οτόμα 19. Sabe regia 122. Šâbit 45, 46. Sabota 125. Šabwa 15, 19. Sachalischer Golf 90, 98, 113, 115, 187 s. auch Mondsbucht, Omana. Sachulatae 98. Sa'dân, Sa-dân 152, 155, 169, s. auch Sazanas. Sa'dta-lib Juhašî' 128 ff. Šaf'atht Ašwa' 128. Sahalnut 184. Sahâm 58. Šahâra 130.

Sahmân, Hakl - 57. Sahra 87. Saiban 15, 132, 133. Sa'îd 185. Sa-jan 132. Sákar 185. Saken 86, 88, 139, 140. Saladoba 165, 180. Salâla 184. Salhan 44, 45, 84, 93. Salt 11. Samar 19, 118, 123. Samar Juhar'iš 31, 32, 128, 149, 150, 154, 155, 171, 179, 180. Samhu-'alî 29. Sâmik 118, 119. Σαμίνὲ 22. San'â 22, 39, 118, 121. Sânat 14, 18. Sanhan 45, 46, 58. Sapeto 14 Fussnote. Sapor II 166. Sapphariter 113. Sa'r Autar 32, 34, 35, 36, 43, 61, 81, 83, 101, 106, 109, 122, 123, 136. Saraë 14 Fussnote. Saraf 132. Šarahb-îl Jakmal 132. Sargon 29, 30. Sariter 113. Sarkophag mit angeblich minäischer Aufschrift 72 ff. Sassaniden 99, 111, 124, 153. Sasu 11, 94, 146. Sau-ar 109. Saue 122. Sazanas 155, 163, 192 s. Ša'dân. Schweinfurth 18, 144. Sehråt 87, 183, 185. Seihût 88. Self 132, 133. Selfan 34, 187. Selhan 34. Σεμβοῖται 19. Semên 22, 144, 145.

Senår 19. Šerdjå 132. Σεσέα 22, 144, 145. Šibam 15, 125. Σιγυην 144. Simåsa 185. Simbarri 20, 21. Sir'a 58. Širkhôt 185. Sirwah 14, 16, 124. Skizze der Geschichte Arabiens 3, 11, 29 pass. Soba 17, 19. Söldner 69, 72, 77 ff., 81, 103. Sokotrå 9, 87, 88, 92, 93, 124, 183. Solate 144, 146. Somali, Somaliland 5, 6, 8, 9, 18, 24, 25, 93, 146, 158. Stabl 'Antar 11. Stephanus Byzant. 88. Sûdân 1, 24, 25. Suïa 17, 19. Súkar 132. Sulaimân, Wuld Sulaimân, Wâlî von Tafår 182. Sumaifa' Ašwa' 132. Šuñus 185. Syagros 90, 186, 187, 188. Syene 6.

## T (T, T, Th).

Tafar von Jemen oder von 'Oman 21, 22, 58, 87, 90, 91, 93, 98, 100, 101, 115, 124, 125, 126, 133, 166, 182 bis 189.
Taib 10.
Taiman 97.
Tajāb 10.
Taķa 184, 187, 188.
Takha 184.
Tamna 111 ff.
Tangaiten 147.
Tasm und Djadis 154.

וחא 103. מאר 68, 69 Fussnote, 103. חווא 14, 22, 133, 144.

ں ⊑

באש 51, s. auch באש ב חלן unter חלן. ? 52. בחר 37, 41, 42, 43. 15, 117, 131. 51. בלט בלת 42, 43, 53, 57. 48. בנות 51. בעד 42, 43. בערן 50 (= ba'dân, vulgär ba'dên = später. nachher), s. die Bemerkung zu במנמן. Ortsname, 82, 103. בער 50, 51. דעם 40, 42, 43, 53

s. TY.

עע 14. .

42, 54. בקדמי

ברג 66, 68.

ברי 68, 103.

12. בשמת

40, 42, 43, 49.

בראין, בראין 117, 121.

ן גבא Verb., 50 in הגבאן, 131. נבא Ortsname 113. נבאן 126. גבאן 126. גבאן 42, 43. ברב 22. בון 131. נדור 117, 119, 131. גדרת 42, 43. בררת 14. גולם 56. גיש 56. גיש 56. גנא גנאת 78. נבא 15. גנא 78.

ט ד 14, 17. דר 129. דרך

14, 131.

37. הבן 42, 43, 47. הרב 16.

خ 🖣

הגר אל, 41, 42, 43, 117. הגר 42, 49, 59. הוון 122. הוח pron. dem. 68, 107. הוח 57 s. בחר. הוח pron. dem. 103, 117. המרן 66. המרן pron. dem. 52.

המת pron. dem. 51, 52. 82, 103, 105, 131. 14, 18.

1, 117. והבאום יארף און 41, 43, 68. ורן 191. לחר 42, 43, 53. וחכת 131. נטט 57 vielleicht synonym mit עצן. וירן 191. רִית ? 117, 121. וכב 40, 42, 43, 48, 82(?), 117 (?). מעד 50, 51 (in מעד = .(میعاد ועזן 191. 192. ועל וערן 12, 191. 131. ופחת דצו 16. บุบุ 68 vielleicht synonym mit dem bypothetischen yo. וקה (in קהת), 43, 60, 70. וקצ (in מוקצם). תקר 8 וקר. ורד 16, 52 (in לירדנן), . 56. הח 50, 56, 117, 131. ורן 190 ff.

ן ; זבר 42, 43. זויר 40, 43, 58. נעטוט 100. נעטוט 42, 43, 98

יטֿר 68, 82, 105.

131. חכת 23. حلحل חם 11. רמיך 16, 56, 103, 105, 117, 131. 103. חמלן 155 ff. 145. חנן 18. חצר הערמות 68, 103, 105, 108. קלן 41, 42, 43, 57. חר 14. 181. 82, + חרת 42, 43. 186 חשר

ט ש 57, 123. בינ 10, 27, 42, 48, 47, 92. 42, 49, 58. ש מ 103, 129. ללל 48.

ی ۱ יבש 41, 42, 43. ירם 42, 43. ירעאב עֿילן 42, 103. 42. 43. 68. יהסחם 68. יהרחב 125. יהרק יזאן nom. prop. 131. 97. 96. ימנת ילט 💀 אלעז ילט. .181 ילל ימת 50. יםל 131. יפט 52, 117 s. auch מיפע. ירם אימו 36, 42, 43, 68, 70. ירם 131. ו 181. ישבם ישׂר Verb 42, 43. ושרם 133. יחשא 42, 43, 53, 56 в. Wurzel אנישא. . 117, 121 ית יתען 181.

ك 🗅 בב ? 82. רבר 74, 105, 131. 16, 17. vielleicht = ... 68 s. auch 72. 129. בוש בוו. 14. כחד ,22, 28 كلاعة ,كلاء 144, 145. 181. כלעו 42, 43. (\* .50 במנמו כן (in פליכנן), פליכנן), 52, 82, 105. מבנת .s (مكنّة) 40 كرّ. 131. במר בפר 42, 59. ברך 40, 42, 43, 53.

ל למח 181. למח 181. למח לב, 48. למח לחיעת ירחב 181. להיעת ירחב 16 לכד לפשה. + pron. rel.). למר 16. למר 16. למר 108. למר 108. למר למר 108. למר למר 42, 48.

und מאגל .s. 48, מוגל und אגל. 131. מוית וקע 82, Wurzel וקע. ורר .60 s. מורת. מישט 40, 59 s. נישט. 110. מותב 48, 52, Wurzel ותב. מחצר 48, Wurzel היוצר. חרנ 181, Wurzel מחרג. ניפע 14, Ortsname, Wurzel יפע. מכנת 40, 42, 43, 52, Wurzel کر., = رزز. מכרב 65, Fussnote. מברבם 181, nom. prop. מלא 68, 82, 105, 117. -131 מלחם מן 15, 50 (in במנמו?). (כמנמו in כמנמו); doch siehe bei כמנמן.

<sup>\*)</sup> vielleicht = لَكَانَ اللهِ إلهِ إلهِ اللهِ إلهِ اللهِ إلهِ اللهِ إلهِ اللهِ إلهِ اللهِ الله

מנער .s. 129 44, 129 מנער und מצר. נקל 131, Wurzel מנקלת. סנר 131, Wurzel מסנר. פער 50, 51 (von פער, viell. میعاد, schwerlich ein Nomen der Wurzel מעך), 68 (Nomen). מערכרב יעפר 131. מען 74 ff. ענע בועת 103, Wurz. צנעת. מצרת 42, 43, 44, 109, 128, 129 s. נער, מנצר. קצה Ländername 74, 75, 76. 74, 76. 16, 56. מקלי 105, 108, 117, 120, 121 s. מקתת und קתו. מקתת 40, 42, 43, 55, 107, 108, 120, 121 s. קתו und מקתוי. 101. מרד 101. מרדעם מרעית 14. 117, 121. משכת מתן 51, vielleicht Wurzel von ימתן; wahrscheinlicher jedoch ist der من oder مات

Stamm dieses Wortes.

ו סבא 19.

22, 145.

ن 🕽 16, 56. נבל 40, 42, 43, 58, 117. נגא בו גוא 115, Ortsname. נני 42. נגש 155 ff. 49. نهر ,نهرة בהר 40, 42, 43, 49, 74. . 51 נחלת 2 57. נטע 40, 42, 43, 47 ff., 57, 66, 123. ניל 117, Monatsname. בעם 42, 105. ן נצף 181. נצר (in נצר), 42, 43, 44, 47, 109, 117, 123, 128, 129 s. auch מנצר und מצר. VVI 48, 82. 123, 129. נקד 181. נקל תקר s. נקר. 40, 42, 43, 53, 56, 57, 123. עשט (?) 42, 43, 55. 14. נשם ל נשׂר 61. נטע 41, Wurzel נטע. נשא 40, Wurzel נחשא. DX ואין 131.

(?) 52. מכר 131. 74. מלא 117, 119. סנחן 42, 43, 55. ع لا עבר 14, 50, 82. עברן 14. עבר 40, 42, 43, 54, 82, 117. עבר נהרן 74. עברן 16, 56. עדר 42, 43. 12. עדתת עוון 191. עורן 191. עזרן 191. עיזנם, עיזנם 108, 152 bis 161, 191, 192. 97. עילם עירן 191. 191. עיתן 22, 145. عظالم עלהן נהפן 42, 43. עלין 42, 43. 52. עלם עמאנש 42, 43. עמר 40, 42, 43. טמרם 156 ff., 190 ff., unrichtige Lesung D.H. Müller's statt שמרם.

סום 117, 122.

ויהסחם 68 (in סחם).

עמן 50, 52, 79. עמן 22, 82, 145. עק 74. עק 14, 15, 16, 181. ערב 12. ערבית 14. ערבית 14. ערבית 14. ערבית 103 (in ערבית 40, 42, 43. עישרי 50. עישרי 50. עישרי 191.

שׁ עַ עות 75. עולן 131. עולן 131.

ם כי או + פ = פאו 50, 51. פחר 14. בחר 117. פישן 15. פרע 59. פרע 117.

שימם 155 ff.

בימו 155 ff.

בימו 42, 43, 68, 70, 105, 117.

בימו 131.

בימו 117, 121.

בימו 14, 18.

בימו 22, 145.

בימו 16, 56, 82.

ביים 40, 42, 43, 47.

קיקת 131. קיקת 68. קב 40, 42, 43, 68, 105, 117. עם 41, 42, 43, 68, 103, 117.

ض لا

יט ק 131. קבלן 131. קבלן (בקרמן) 42, 54, 74, s. Bemerkung 20 במנמו 20. 60, 61. 191. 190. 190. 191. קיילן 40, 42, 43, 50, 68, 79, 82, 117 (קיל) 131. 191. קירן 40, 42, 43. 191. קיין 191. 191. קיין 191.

105.

קיץ 50. קלי 16, 56. קלי 42, 43. 42, 43, 54, 68, 74, 105, 117. 68. 68. 69. 42, 43, 55. קשב 42, 43, 55. 68. 120. 120. 120. 120. 120. 121 s. מקתו address and addres

7, ראי (?) אין (in ראי). בב 42, 43. רבע 82, 117 (hier = Viertel). 117. רבשמש לדרא 51. לירדנן (?) 52 (in לירדנן, dessen Wurzel eher זרך sein dürfte). ויהרחב 68 (in רחב). 117, 121. רחבתן 131. רחית 155 ff. דירת 117. 133. ריחם רים nom. prop. 42, 43. סים 15 "ordnen"? 131. רכבן 74, 75, 76.

דמי 51. 105. רמן .66 الرقاش רפר 40, 42, 43. านิว 68, 82. יער 51, 103. תרקת .132, s. תרקת. .66 الرقاش 14. - ישאי 14, 131, 133.

## \$ ش, كلا

חמאשו, מאשו 16, 40, 42, 43, 44, 45, 49 ff., 56. 18ש 53. .48 شاصي 19. שבם 15. שבת 42, 43. שים 155 ff., 190, unrichtige Lesung D. H. Müller's anstatt des Königsnamens. שיע 52. שבר 42, 43, 55. שם 117. 19, 117, 123. ענא 41, 42, 43, 68, 82, 103. (?) مُعَمِ . 152, 170. شعذان .152 شعزان

Glaser, Abessinier.

זטטי 40, 42, 43. שער אותר 42, 82. 105. שפת יעעי 48, 82. שרבי 131. לשרבי 131. שרחבאל יכמל שרט, שרטת 40, 48, 49. שרפן 131. NDW 16, 42, 43, 53, 55, 56, 68.

也。一五 52. שאולת שאל (in שאל) 52. سائہ= تظہر 68. Verb, 42, 43. יטַבי 105, 129. וו שרתן 117. 117, 122. יבן 14, 131. קטיש 51, 52, 131. שלחו 40. הליט 152. שלחנם 155 ff. 42, 43. לם 41, 42, 43, 60, 61, 68 in השלמן, 117. 131. שלפן שמיפע אשוע 131. .22, 145 سہين 22. سينڌ vpiv 41, 43, 60, 61.

68. שמעי ໆບູ່ບູ nom. prop. 68, 74. עם יש oder שלם 105. לקי 42, 49. שר 14, 50. רוך 40, 42, 43, 48. 16. שרות שרק 82.

### **D** =

אחר 42, 43 s. אחר. תאמו 68, 105, 107 s. אמן. 40, 43, 59. تار 117. תבעכרב בן ודדאל .59 تور תורת 40, 43, 59, 60 s. .ادر and تور رتار חת praep. 117. עטע, VIII. Form von עטן 42, 43, 57. 97. 112, 115, 125. נבל s. 117 תנבלת. ערב s. 41 ערב. תקר 74, VIII. Form = إتَّقار = إرْتقار) oder وقر von (تقار إنتقار) VIII. Form (تقار = اتّقار = نقر von

רעב פֿב ארן יעב 92. ארן יעב 41, 42, 43, 68, 103. בֿה 103. בֿה 51, 68, 107, 131. בֿה חובן 106, 82 (הר), 103. הֿרָה), 103. הֿרָלוּב 68.

stabe !

zu cor

ba'da, schein schrif in de fa'lai volle

> ân u laute

Auch

laut

hun

òlâ:

לן

ol

g

### Errata:

Seite 40, Zeile 15 lies תנטעו statt חנתעו.

- , 56 , 17 , הורה , כורה
- , 73 , 8 , "Also in meiner Inschrift ...." statt: "Also meine Inschrift ...."
- " 82 , 7 der Inschrift lies הרג statt הרג.
- , 82 , 13 , , ארצהמו statt ארצהמו.
- . 82 , 20 , . . . statt ובעתֿתר statt ובעתֿר.
- , 83 , 4 von unten ist nach dem Worte "Version" das Wort "hervor" einzuschalten.
- , 10**3 ,** 12 lies אַרען statt וצרען.

Akademische Buchdruckerei von F. Straub in München.

### Zusatzbemerkung zur Fussnote von Seite 206.

Am Anfang der Zeile 4 der Fussnote ist im Worte lammån der Buchstabe 1 beim Druck herausgefallen, das sinnstörende ammån also in lammån zu corrigiren.

Des Weitern sei bemerkt, dass es ursprünglich für die ähnlich wie ba'da, ba'dên oder ba'dân gebildeten Worte drei Formen gegeben zu haben scheint: fa'la, fa'lain (abgekürzt fa'lai) und fa'lan. Theilweise sind sie inschriftlich, theilweise im Dialecte erhalten, so inschriftlich ausser den schon in der Fussnote genannten auch noch z. B. קדמן neben קדמן. Die Form fa'lai (vielleicht fa'la zu sprechen) ist natürlich ein Ueberbleibsel der volleren Form fa'lain. Dieselbe Erscheinung (von ursprünglich zwei Formen: ân und ain [ai]) zeigt der Dual, welcher heute grammatisch ân, vulgär ain lautet (z. B. rațlâni, vulgăr rațlain, dann das Zahlwort ethnain "zwei" u.s.w.). Auch das Dualsutfix im Minäischen (שֹמן) und Sabäischen (המן, המי) lautete ursprünglich gewiss suman, sumain (daraus sumai), bezw. humân, humain, humai, und verhält sich das arabische 🚧 dazu gerade so wie 🕏 zu | etc. Ganz so erklären sich auch | aus lo ("dieser" in hada = ha + dâ), אלן aus hâ-olâ, von dem es der zweite Component ist, der einmal olân gelautet haben muss. Die volle Form scheint sogar אלהן olâhân oder אלנהן = olanhan = ola + ha = ha-ola gewesen zu sein. Die Nebenform olain ergibt unter Weglassung des n das inschriftliche אל (olai). Aehnlich sind die sabäischen Demonstrativpronomina אל (dât), אל (ol, olâ), אלן (olân, s. bereits oben), אלת (olât) und אלהת (olâhat, olâhât) zu behandeln; dât entspricht dan (nur t statt n), olât und olâhât entsprechen olân, das auch eine erweiterte Form olâhân voraussetzt. Letztere ist gerau gleich hå-olå, nur in umgekehrter Ordnung.

So ergeben sich noch gar mancherlei Ableitungen arabischer oder vulgärer Formen aus inschriftlichen, die nun Jedermann mit Leichtigkeit selber herausfinden kann.





